
 

Di cosa parliamo quando parliamo di Genova 2001 
Valeria Verdolini
21 Luglio 2014

Quando non so da che parte iniziare, perché gli eventi sono talmente difficili da inserire in un racconto di
senso, o in un’opinione politica, o in un pensiero compiuto, allora, di solito, mi affido alle parole di altri, più
autorevoli, che permettono di guardare gli eventi con lenti diverse e trovare, spesso un sottile filo di senso. È
così per Genova e per i fatti dei giorni del luglio 2001. Avevo diciannove anni, litigato per settimane per
poter andare.

 

Alla fine avevo ceduto e accettato di finire sul lago di Garda, a passare un week end lontano “dai pericoli”.
Così, il televisore di quei giorni mi ha raccontato un pezzo della mia storia che si è incrociato
indissolubilmente con il mio presente di quei giorni, e soprattutto con l’oggi. Perché, a distanza di 13 anni,
non si può non parlare, riflettere, ragionare o non pensare a Genova. Quando le questioni restano aperte, solo
molte parole condivise possono cercare di dare un senso, o una posizione, o provare a costruire qualche
pezzetto di narrazione politica, facendosi aiutare.

 

Stanley Cohen è stato un sociologo sudafricano che ha affrontato due tematiche molto distanti all’apparenza:
il primo lavoro, Folks devils and Moral Panic, è stato uno studio sulle forme di criminalizzazione dei Mods e
Rockers nella Brighton degli anni sessanta. È grazie a lui che sono state coniate due etichette che hanno
descritto per anni le pratiche di controllo sulle espressioni di pensiero giovanile da parte dello Stato: da una
parte, infatti, vi sono i Folks devils. Sul fronte opposto, lo Stato propone il panico morale come strumento di
controllo e di legittimazione della repressione. Il secondo testo, a cui ho pensato molto in questi giorni di
anniversario, affronta le forme di rimozione della sofferenza nella società contemporanea con il libro Stati di
negazione uscito nel 2001.

 

Se l’anno può apparire una simbolica coincidenza, il contenuto del saggio, nello specifico, si sofferma sulle
forme di diniego prodotte dalle vittime e dai segmenti di società che hanno rimosso o negano le azioni di
violenza di stato poste in essere dai cittadini che svolgono funzioni di pubblici ufficiali.

 

L’autore chiede di “dire la verità”. In quell’idea del vero, che io posso declinare solo come tentativo di realtà
storico-politica e non di verità assoluta, si racchiude un corollario: è dicendo la verità che si potrà fare
memoria, non per forza giustizia. Per lui è quella la vera differenza, poiché ricordare gli eventi traumatici con
una descrizione veritiera può svolgere una funzione preventiva, l’unica alla quale ci possiamo affidare.
Perché se le istituzioni repressive continuano a riproporsi, la società deve fornirsi e dotarsi di antidoti
democratici, attraverso la produzione di una storia condivisa da parte di tutte le componenti sociali coinvolte,
siano esse le vittime o le istituzioni repressive.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/di-cosa-parliamo-quando-parliamo-di-genova-2001
https://test.doppiozero.com/valeria-verdolini
http://books.google.it/books/about/Folk_Devils_and_Moral_Panics.html?id=K9OxSYJQGXwC&redir_esc=y
http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788843022250
http://www.carocci.it/index.php?option=com_carocci&task=schedalibro&Itemid=72&isbn=9788843022250


Sono trascorsi 13 anni dai giorni di Genova. I colpevoli di scelleratezze passate sono stati portati davanti alla
giustizia in tre grandi processi: “Alimonda”, “Diaz” e “Bolzaneto”, ma la ritualità processuale non ha
restituito la condivisione di una storia, né tantomeno di una giustizia. Possiamo decidere di ripercorrere le
vicende storiche per come sono arrivate da video, testimonianze, materiale documentale. Tutti abbiamo visto,
e abbiamo cercato un senso nel mezzo delle narrazioni offerte dai mass media, dalle componenti politiche.
Poi si sono cercati i nomi da dare alle cose. Si è fatto ricorso a “notte cilena”, “macelleria messicana”: tutti
lemmi inadeguati perché connessi a regimi dittatoriali e ad esercizi della forza e abusi tesi alla legittimazione
di un potere autoritario e alla costruzione di un regime di paura nei cittadini. Processo inadatto a raccontare
l’Italia di quei giorni, che si muoveva e si è mossa in una dimensione formalmente democratica. È come se vi
fosse stata un’improvvisa eclissi, un corpo scuro, come racconta Dürrenmatt, che altera i rapporti di forza,
per poi uscire dall’orbita e riportare uno stato di apparente quiete. Ed è stato così repentino il cambiamento,
così forte l’emozione avversa e la sproporzione tra le azioni e gli abusi, che si è chiesto al diritto di mettere
ordine, di raccontare gli eventi, di creare memoria dove la storia appariva più nebulosa e macchiata di ombre,
e di sangue.

Genova ci rivela, infatti, un diritto limitato, al quale mancano le parole per descrivere completamente e
correttamente i fatti avvenuti. Questo per due ragioni: la prima è che gli eventi di quei giorni hanno
rappresentato un unicum nella storia democratica italiana, e il sistema era impreparato a immaginare simili
violazioni in un contesto di democrazia. La seconda ha natura più ontologica: ammettere l’esistenza dei
crimini di stato e formalizzarne lo statuto giuridico, significa implicitamente affermare che “il re è nudo”, ma
soprattutto che la democrazia può essere intrinsecamente ingiusta, sospesa, nuocere ai cittadini. Poi ci sono
ragioni meno nobili, come una pigrizia del legislatore che spesso si può leggere come dolosa, e che ha
permesso il permanere nell’ordinamento di istituti emergenziali del tardo periodo fascista, come il reato di
“devastazione e saccheggio”, ma dall’altra parte ha sempre faticato a recepire riforme in discussione in
parlamento da anni, come le molteplici proposte di legge in materia di reato di tortura.

 

Per questo, il diritto penale italiano non è stato in grado di trovare le parole per quella verità, e di cercare di
ricucire il vulnus di fiducia tra cittadini e Stato. Le sentenze raccontano gli eventi con il vocabolario che è
messo a disposizione dei giudici istruttori, ma è come se mancassero i vocaboli, come se la narrazione fosse
monca e scarseggiassero gli aggettivi. Eppure nei faldoni, nelle migliaia di pagine di deposizioni e udienze ci
sono tutte le descrizioni di quello che è avvenuto, dai poliziotti del Bolzaneto che accolgono i fermati
dicendo “Benvenuti ad Aushwitz” o “Siete arrivati nella casa del lupo”, al non aver fornito cibo, acqua,
presidi igienici (come gli assorbenti) nei giorni della reclusione.

 

Ci sono i referti dei crani lesionati dai manganelli, degli occhi nei quali sono stati spruzzati spray urticanti.
C’è la diretta di Radio Gap dal Media Center, con la polizia che entra in assetto anti-sommossa. È tutto lì,
sono stati tutti stati riconosciuti a livello di risarcimenti, ma non di responsabilità penale e politica. Lo
vediamo, lo abbiamo visto, e molti di noi, della nostra generazione, l’hanno vissuto. Eppure le parole della
legge mancano, non c’è un termine corretto nel codice penale. Ci si arrabatta con altre fattispecie, che non
sono sufficienti. È come voler rattoppare con pezzetti di stoffa troppo piccoli, assolutamente inadatti e già
logori.

 



 

Dare i nomi alle cose, chiamare le azioni delittuose con il loro corretto nome, significa riconoscere gli eventi,
e la dignità delle vittime e del loro vissuto. Se le parole mancano, viene meno la funzione compensativa della
giustizia. Se una persona che è stata torturata non vede riconosciuto il torto subito come un’azione
gravissima, un trattamento inumano e degradante, ma semplicemente come una lesione, come potrà
ripristinare il legame sociale con lo Stato, che è in ultima istanza responsabile per quelle medesime lesioni?
Come potrà non coltivare un sentimento di vendetta, un’emozione avversa? Diventa necessario, oggi più di
ieri, che la politica si adoperi per riempire quel vuoto, sia rispetto agli eventi passati, ma anche in una
prospettiva futura, per scongiurare l’idea del “mai più”. E la politica, in questi tredici anni, ha sempre scelto
di non aprire quel discorso fatto di responsabilità, di risposte, di scelte consapevoli e di cambiamenti.

Così, i giudici dei tre gradi di giudizio, nel corso dei processi, hanno registrato e descritto nei faldoni
processuali tutta l'incapacità del nostro ordinamento di prevenire e reprimere in maniera efficace le violenze
arbitrarie, fisiche o morali, inflitte dalle forze dell'ordine alle persone che si trovano a vario titolo sotto il loro
controllo. In particolare, sono emerse l’inadeguatezza dell’apparato sanzionatorio vigente (basti pensare che
l'art. 608 c.p. “Abuso d’autorità contro arrestati e detenuti” prevede la pena della reclusione fino a trenta
mesi, dunque inferiore sia nel minimo che nel massimo a quella prevista per il furto semplice); la scandalosa
disciplina della prescrizione del reato, ed infine i retaggi culturali che hanno sempre visto giudici restii a
punire la divisa, e che hanno creato un’area di impunità che non solo ha ricoperto gli eventi di quei giorni, ma
che si è protratta anche successivamente, rispetto a tutti gli episodi di questi tredici anni in cui le forze
dell’ordine hanno esercitato in modo discrezionale l’uso della forza, sfociando in abuso, sia nella gestione
dell’ordine pubblico e dei Folk devils (dai casi degli stadi, alle proteste studentesche dell’Onda, fino alle
recenti mobilitazioni del 15 ottobre e alla vicenda No tav), ma anche nella gestione delle persone in
situazione di privazione della libertà personale (ricordiamo gli abusi del carcere di Asti, le vicende
Aldrovandi, Cucchi, Uva, e tutte le famiglie che hanno visto parenti e cari vittime di abusi in divisa). La
Costituzione impone un solo obbligo di incriminazione all’art. 13 comma IV:  "è punita ogni forma di



violenza fisica e morale sulle persone comunque sottoposte a restrizioni di libertà" (art. 13 co. 4 Cost.).

 

È la norma di chiusura che avevano scelto i costituenti, ben consapevoli delle torture subite negli anni del
fascismo, ma anche alle prese con un ottimismo nato tra le montagne della resistenza. Nelle parole della
Costituzione c’era l’illusione del “mai più” e per questo non era stata inserita la norma di chiusura,
l’imprescrittibilità dei reati commessi dai pubblici ufficiali, unita alla previsione del reato di tortura. È il 1960
quando questo tipo di azioni vengono messe in campo di nuovo, nella prima eclissi della giovane Repubblica.
Il governo Tambroni si regge con l’appoggio dell’MSI. A Reggio-Emilia, allo sciopero generale indetto dalla
CGIL, aderisce il 90% dei lavoratori. La prefettura aveva concesso una sala del teatro Ariosto, troppo stretta
per contenerli tutti. E il mattino era stato l’ordine di “sciogliere con la forza qualsiasi assembramento non
autorizzato”. Così, il 7 luglio 1960, la polizia carica con idranti e lacrimogeni. E poi spara. Spara, ferisce
sedici persone, uccide 5 giovani operai. I molti testimoni, e due poliziotti, accusano un commissario di
polizia di aver dato l’ordine di sparare.

 

La testimonianza dei due poliziotti non viene considerata attendibile, e il commissario viene assolto perché,
secondo il giudice estensore Paolo Curatolo, erano state trovate delle “prove tranquillanti” della sua
innocenza: che avevano sparato anche i carabinieri, e che lui, il commissario, aveva la voce rauca la sera
perché aveva urlato di non sparare. Il diritto trova parole per coprire le azioni delle forze di polizia, costruisce
una verità di stato per cui se si ha la voce rauca allora si è ordinato di non sparare. La verità storica è un’altra.
La memoria di Reggio-Emilia pure. Anche la risposta politica è arrivata in quella situazione: il governo
Tambroni si dimette a seguito dei fatti, viene eletto un nuovo governo, e si dà inizio alla stagione calda che
sfocerà nello Statuto dei lavoratori del 1970, e poi negli anni di piombo, seconda grande eclissi repubblicana.

 

Nel 1960, il diritto risulta inadeguato, protettivo rispetto agli apparati. Produce prove tranquillanti. La
politica però si assume la responsabilità di quegli eventi, e per la pace sociale si dimette un governo in carica.

Negli anni 2000, il diritto ha tentato di trovare le forme per allontanare quella cultura della violenza che si
accompagna alla forte idea di impunità, ma gli strumenti sono inadeguati, soprattutto perché non c’è nessun
appoggio politico in grado di sostenere una battaglia che è soprattutto culturale. Ci si sta appellando a un
altro diritto, un diritto europeo, che tenterà di colmare quel vuoto. Sono attesi, infatti, i ricorsi a Strasburgo
presentati dalle vittime delle violenze perpetrate dalla polizia durante l'assalto alla scuola Diaz e nella
caserma di Bolzaneto.

 

Tra i quesiti che la Corte europea – adita dai citati ricorsi – ha notificato al Governo italiano nell'esercizio dei
propri poteri istruttori, si richiede l'adeguatezza della normativa penale nazionale a sanzionare i trattamenti
contrari all'art. 3 della Convenzione. La Corte ha chiesto all'Italia di spiegare se «la legislazione penale
italiana, considerata nel suo insieme, ivi compresa la disciplina della prescrizione dei reati ai sensi degli artt.
157-161 del codice penale, garantisce un adeguato trattamento sanzionatorio della tortura e dei trattamenti
inumani e degradanti ai sensi dell'art. 3».

 

Qualora la Corte europea giudicasse inadeguata la repressione delle gravi violazioni dei diritti fondamentali
perpetrate durante il G8 (come è assai probabile che accada, considerato che proprio la prescrizione dei reati
in questione rappresenta uno dei parametri che fondano la violazione degli obblighi procedurali ex art. 3
Cedu), l'Italia potrebbe venire condannata non più soltanto al risarcimento del danno morale a favore dei



richiedenti; ma anche all'adozione di misure di carattere generale idonee a prevenire, in futuro, nuove
violazioni sostanziali e procedurali dell'art. 3 Cedu. Il che si tradurrebbe, in ultima istanza, nell'obbligo di
dotarsi di un sistema repressivo adeguato a sanzionare le condotte in questione con pene efficaci, anche
interdittive, destinate ad essere realmente eseguite.

Sarebbe un cambiamento importante, ma non basta. Manca la memoria, e manca la risposta politica. I giorni
del G8 versano ancora in uno stato di negazione, che ha conseguenze quotidiane sul presente. Non si può
demandare al diritto di rimediare alle inefficienze e di operare solo sull’emergenza. Non si può pensare che
quelle vicende si possano dire concluse, perché i riverberi di quella cultura dell’impunità, di quell’assenza di
una condanna netta e una distanza istituzionale stanno inquinando le pratiche di relazione tra istituzione
coercitiva e cittadini. Le piazze italiane non sono più state le stesse dopo il 2001. La spinta e la fiducia
politica si sono erose. Malgrado tutto, come diceva Pertini, “Noi abbiamo il dovere di far sì che per colpa
nostra neppure un’ombra scenda più su questo ricordo”. La memoria condivisa è ancora da scrivere, insieme.
La battaglia politica inizia ora: fornire almeno al diritto le parole adeguate per descrivere la tortura, perché
dove inizia la tortura, finisce la democrazia.

 

L’ultima giustificazione per dire la verità sta nel concetto del “mai più”: l’eterna speranza che la rivelazione del passato sarà sufficiente ad
impedire che le cose si ripetano nel futuro. È sicuramente più probabile che i potenziali colpevoli di scelleratezze, passate e future, commettano i
loro crimini se nessuno si preoccupa di scoprirli e tanto meno di portarli davanti alla giustizia. Ma i principi della deterrenza non possono
fornire una strategia per “imparare dalla storia”. (...) Lasciando da parte lo scetticismo odierno sulla fede illuminista che sostiene che imparare
dal passato è possibile, esiste una brutale realtà politica che dimostra che, malgrado questo repertorio di conoscenze, le stesse istituzioni
repressive continuano a riproporsi. Non si possono rimediare i dinieghi di passate atrocità e, anzi, possono perfino suggerire tecniche che
saranno applicate successivamente. Malgrado tutto, questa possibilità sinistra dovrebbe corroborare e non indebolire la nostra fiducia nel
potenziale preventivo del dire la verità.
Stanley Cohen

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



