
 

Europa: speculazione a tempo 
Igor Pelgreffi
5 Agosto 2014

Con Cosa vuole l’Europa? (2014) Ombre corte prosegue la pubblicazione di testi di Slavoj Žižek: se in
Chiedere l’impossibile (a cura di Yong-june Park) uscito a fine 2013, era la riflessione di Žižek nel suo
complesso l’oggetto esplorato, in Cosa vuole l’Europa?, scritto assieme al filosofo croato Srécko Horvat, il
tema è più direttamente politico.

 

Sedici brevi interventi, otto a testa: un ping pong fra Žižek e Horvat nel quale gli autori tentano di mettere a
nudo le contraddizioni economico-politiche che lacerano l’Europa odierna. Ciò che hanno in comune la
bancarotta di Cipro, la necessità della Croazia per l’Europa, l’enigma (lo si insegna tuttora nelle scuole
europee) dei Balcani, il caso dell’Islanda, oppure la «marcia turca» (pp. 73-77) è di essere focolai di
contraddizione apparentemente marginali, ma in realtà profondamente intra-europei. Nell’impostazione mista
tipicamente žižekiana, ossia materialistico-dialettica e psicoanalitica, tutti questi casi sono sia sintomi che
reali centri-periferici di sofferenza europea. Ma, contemporaneamente, essi sono anche snodi virtualmente
generatori di pensiero antagonista.

 

Per capire che cos’è l’Europa, l’altro (geografico o simbolico, poco importa) va sempre posto in rapporto
dialettico con l’identità, come argomenta Horvat commentando Žižek: «lungi dall’essere l’Altro dell’Europa,
la ex-Jugoslavia era piuttosto l’Europa stessa nella sua alterità, lo schermo su cui l’Europa ha proiettato il
proprio rovescio rimosso» (p. 28). Di qui, lo sguardo degli autori si solleva a temi di portata teorica più
ampia, quali il razzismo, le simmetrie fra gulag e campi di sterminio nazisti, le ambiguità del modello
democratico, sino alla questione della cancellazione del debito, sulla quale Žižek si confronta criticamente
con le idee di Lazzarato, Sloterdijk, Marx e il Nietzsche della Genealogia della morale (p. 114 e ss.).

 

Ma la ritmica del libro non è data solo dal ping pong Žižek-Horvat: fra i coautori va aggiunto Alexis Tsipras,
leader della sinistra radicale greca e candidato alla presidenza della Commissione europea. Nei suoi
contributi al volume, in particolare nella prefazione La distruzione della Grecia: un modello europeo (pp. 7-
12), Tsipras chiarisce i temi che poi vengono sviluppati in termini teorici da Žižek e da Horvat, in primo
luogo l’idea che la lontananza con cui vengono percepiti i casi scomodi quali Cipro, o la stessa Grecia,
permette il loro costituirsi, sul piano simbolico, come rimosso collettivo.

 

Ciò vale a fortiori per lo spettro della bancarotta statale: un concetto in sé tragico e ironico, che trasporta
però già il vulnus della questione, vale a dire l’applicazione automatica di un codice linguistico finanziario
allo stato. In questo senso la retorica imperante dell’austerity, da un lato, e dei piani di salvataggio dall’altro,
vengono immediatamente smascherate come forme egemoniche: «la crisi dell’economia greca non è ciò che
interessa all’Europa, né al FMI. Il loro obiettivo principale è di fare del programma imposto alla Grecia il

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/europa-speculazione-tempo
https://test.doppiozero.com/igor-pelgreffi
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=377&tipo=novita
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=372&tipo=novita
http://www.ibs.it/code/9788818027280/nietzsche-friedrich/genealogia-della-morale.html


modello da seguire per tutte le economie europee in crisi […] non importa se la Grecia alla fine fallisce e
sprofonda nella miseria. Ciò che conta è che, in un paese della zona euro, ora si discuta apertamente di salari
alla cinese, di abolizione del diritto di lavoro, di dissoluzione della sicurezza sociale e dello stato sociale e di
completa privatizzazione dei beni pubblici» (p. 9 e ss.).

 

 

Questa è dunque la tesi centrale del libro: Cipro, Grecia e altre situazioni borderline (Portogallo, Spagna,
Italia…) vanno necessariamente lette come pre-testi del metadiscorso capitalista. Sotto i nostri occhi passivi,
sostengono gli autori, sta già prendendo forma un laboratorio (degli orrori) europeo, dove la finanza
globalizzata elabora i traumi anticipatamente (giocando sul tempo) e li sperimenta sul tavolo chirurgico della
vecchia Europa (madre anche del capitalismo). Tuttavia, proprio la restituzione alla madre-Europa di un
ruolo cardinale, sia pure negativo (cioè come cavia), funge da condizione propedeutica a una presa di
coscienza: è quindi alla tradizione culturale europea che, pur riconoscendo con cinismo le enormi difficoltà
che essa veicola inconsapevolmente, gli autori ancora, e nonostante tutto, invitano a rivolgere lo sguardo. A
un esame complessivo, Cosa vuole l’Europa? si presenta come un classico (troppo classico?) j’accuse contro
il sistema di dominio capitalistico neoliberista. Ma vi è un altro motivo che attraversa l’intero libro, pur senza
esser posto in modo diretto: il tempo.

 

C’è qualcosa, nell’essenza stessa del capitalismo (inteso come sistema di accumulazione e rischio in vista di
una capitalizzazione) che riflette – oscenamente, direbbe Žižek – la struttura del tempo vissuto. L’uomo è un
animale che specula, che investe in tempo. Prima ancora di chiedersi se la speculazione esistenziale-umana
accada nel campo simbolico o nel campo storico-materiale, occorrerebbe tornare a riflettere sul senso di
questo strano isomorfismo fra struttura del tempo (individuale, e poi sociale) e struttura dell’auto-
accrescimento del Capitale. Chronos divorava i propri figli per restare se stesso, così incorporando la
circolazione del tempo (fine a se stesso in quanto fine di se stesso).

 



Stessa morfologia tautologica ha il Capitale, come scrive Žižek in uno dei passi più celebri de Il soggetto
scabroso (p. 346): «quando Marx descrive la folle circolazione del Capitale che accresce se stesso in un
percorso solipsistico di autofecondazione (che raggiunge il suo apice nelle speculazioni metariflessive
contemporanee sulle operazioni a termine), è troppo semplicistico sostenere che lo spettro di questo mostro
autogenerantesi, il quale procede indifferente a ogni rapporto umano o ambientale, rappresenti un’astrazione
ideologica.

 

Il problema filosofico che emerge dal libro, è quello di un tempo sottratto che è, insieme, un tempo su cui il
Capitale specula in vista di nessun fine (se non quello della propria assurda e razionale auto-conservazione).
Non è un caso che Tsipras utilizzi sia il concetto di scommessa che quello di speculazione, se non di
scommessa speculativa (p. 7). Così come non è un caso il riferimento, da parte di Horvat, alla lezione di
Jacques Le Goff. In La borsa o la vita. Dall’usuraio al banchiere, citando da un manoscritto del XIII secolo
Le Goff scrive: «gli usurai sono ladri perché vendono il tempo che non appartiene loro, e vendere un bene di
proprietà altrui, nonostante se ne sia in possesso, è furto. Inoltre, poiché essi non vendono altro che l’attesa
del denaro, vale a dire il tempo, vendono i giorni e le notti» (p. 23).

 

L’ipotesi che scorte e accumulazione preventiva delle merci siano lo stadio dell’annodamento reciproco fra la
struttura del capitale e la struttura del tempo, troverebbe la propria legittimazione nelle falde storiche pre-
capitaliste, ma forse già nelle morfologie dell’umano in generale. L’uomo ha bisogno di un proprietario del
tempo? Se, conclude Horvat, nelle epoche pre-usura, come il Medio Evo, «il tempo apparteneva ancora a Dio
(o alla Chiesa) […] oggi [il tempo] è il primo obbiettivo dell’espropriazione/appropriazione capitalista» (ibid
.).

 

Da tutto ciò deriva una conseguenza determinante: la razzia che la mano invisibile, teleguidata dai poteri
forti, opera sui popoli europei non è direttamente indirizzata verso i beni materiali, bensì verso il tempo in
quanto tale. Ma che cos’è il tempo? Che ne è del tempo, se è vero che tempo e Capitale condividono la stessa
struttura formale, legata a doppio filo alla speculazione? La struttura della speculazione (in tutti i significati
del termine) è sempre associata all’idea di un rischio, come anticipazione insensata del futuro, o forse anche
come prefigurazione conoscitiva (pro-gnosi). Essa, in altri termini, è incardinata nell’esitazione fra il prima e
il dopo di ogni azione, la quale (grande o piccola, che riguardi il singolo o le scelte comuni) è sempre
aleatoriamente sospesa non fuori, ma nel tempo. Come nel lancio di un dado (alea).

 

Ma, si noti bene, l’orizzonte del problema del tempo che questo libro lascia forse intravedere, giunge
silenziosamente sino a Marx, alla questione del tempo/lavoro e a tutte le sue conseguenze nel campo della
modernità, sino al tema dell’alienazione e al fatto che, in questi processi, il tempo – più ancora della storia –
è l’orizzonte indiscutibile, a tal punto che ce ne dimentichiamo. Oggi è il tempo a essere divenuto oggetto di
scambio o di speculazione, come nelle tesi di “Bifo” Berardi, riprese da Horvat, sul sistema bancario quale
dispositivo organizzato strumentalmente intorno all’immagazzinamento del tempo: «in un certo senso in
banca noi immagazziniamo il nostro passato, ma anche il nostro futuro» (p. 26).

 

http://www.raffaellocortina.it/il-soggetto-scabroso
http://www.raffaellocortina.it/il-soggetto-scabroso
http://www.amazon.it/La-borsa-vita-Dallusuraio-banchiere/dp/884207084X


 

Fra passato e futuro, il presente (che non esiste) è il luogo della speculazione (riflessione; attesa; scommessa),
così come delle mie azioni in vista di fini, intese come un fare fruttare il passato nel futuro. Questo tempo è
un tempo della vita, dove vita va intesa sia come vita civile di uno stato o di un popolo (termine che ricorre
molto spesso nel libro) sia come bìos. Pensare il tempo e la sua struttura prima del bìos, rappresenta, detto en
passant, anche la risposta di Žižek ad altre proposte teoriche di critica dello stato di cose esistente, come la
prospettiva biopolitica oggi tanto in voga.

 

Cosa vuole l’Europa? è un libro di analisi e di domanda. Quanto alla pars construens, va detto che la ricetta
per evadere dall’impasse può suonare, a una prima lettura, un po’ ingenua: «spetta ai popoli, ai lavoratori
europei, ai movimenti degli “indignati” imprimere il loro marchio al corso della storia, e impedire il
saccheggio e la distruzione su larga scala» (p. 11). Come? Risposta: «ripristinando l’egemonia dei principi
etici politici e sociali, contro la logica del profitto. Come ci arriveremo? Grazie alla dinamica delle lotte
sociali» (ibid.). Il concetto di lotta etico-sociale vorrebbe essere, mi pare, una rimodulazione di quello
marxista di lotta di classe (che, come noto, non gode di buona salute in epoca postfordista). A tal fine, si
deve far leva sull’ipotesi di una riattivazione del cittadino europeo, ottenibile rompendo «le catene della
passività sociale sulle quali si è fondata la costruzione europea dopo il 1989» (p. 11).

 

Ci si crede attivi, e, al contrario, ci si scopre agiti da una passivizzazione latente ma inesorabile, che riguarda,
per quanto detto, il livello materiale dei corpi (individuali e politico-sociali), il tempo e il senso. D’altra parte,
tutti noi viviamo – sostiene Žižek, glossando Alain Badiou – in uno spazio sociale cui corrisponde
un’esperienza che è senza mondo e in cui il senso è sempre più rarefatto e i significati simbolici eternamente
differiti, spostati, de-localizzati (come lo sono anche, del resto, gli apparati materiali produttivi). Ma «in un
simile spazio, la sola forma di protesta che può aver luogo è una violenza priva di senso» (p. 102).

 

Il maggiore pericolo con cui il pensiero critico radicale deve misurarsi resta, cioè, la forma stessa del
capitalismo. Esso è dotato di una capacità di adattamento plastico a qualsiasi spazio storico e sociale: «anche
se in virtù del suo essere globale abbraccia il mondo intero, [il capitalismo] sostiene una costellazione
ideologica “senza mondo” al cui interno le persone sono private della possibilità di localizzare il significato»



(ibid.). In questo senso, quanto sostenuto su temi quali Cipro, Grecia, bancarotta, speculazione, assume una
portata globale, e, in ogni caso, riguarda molto da vicino anche altre realtà regionali.

 

Fra cui, forse, l’Italia: «ricordiamo la classica scena da cartone animato – scrive Žižek – in cui un gatto
continua a camminare sul bordo del precipizio, ignorando di non avere più la terra sotto i piedi: precipita solo
quando guarda giù e si accorge di essere sospeso nel baratro. Non è lo stesso modo in cui possono sentirsi
oggi i ciprioti? Sono consapevoli che Cipro non sarà più la stessa, che c’è una caduta catastrofica degli
standard di vita, ma il pieno impatto di questa caduta non è ancora interamente sentito, così per un breve
periodo possono permettersi di andare avanti con la loro normale quotidianità come il gatto che cammina
tranquillamente nel vuoto» (pp. 16-17).

 

Siamo forse anche noi come il gatto dei cartoni animati, cioè come qualcuno che cammina sospeso nel vuoto
di una speculazione a termine?

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



