DOPPIOZERO

Attualitadi Lacan

Federico Chicchi
29 Agosto 2014

Ogni lettore che si rispetti 1o sabene: ci sono libri che s limitano ad aggiungere semplici didascalie e libri
che producono concatenamenti, aprendo nuovi e imprevedibili orizzonti di ricerca. Questo secondo
certamenteil caso di Attualita di Lacan (acuradi Alex Pagliardini e Rocco Ronchi per Textus edizioni,
2014), un libro imperdibile per chi non sia alergico a quellafondamental e passione dell’ essere che lo
psicoanalista francese definivaignoranza.

L’ignoranza &, non a caso rispetto a cio che ci interessa sottolineare, quella passione che secondo il Lacan del
Seminario | s situasullalineadi giunzione del smbolico con il reale e che, in quanto terzo che introduce

un’ asimmetria tra amore e odio, fonda I’ atto analitico. D’ altronde, quando si prova aricercare laveritain
guanto tale, come negli intenti di questo volume, &, statene certi, perché ci si situa per intero nella dimensione
appassionata dell’ignoranza (del desiderio di sapere), cioé proprio dove simbolico e reale confondono i loro
confini.

Attualita e una parolache si declinaa singolare o a plurale? In questo caso, nel caso di questo testo, direi a
plurale. Ci sono infatti delle specularita, dei giochi allo specchio trai diversi, tutti eccellenti, contribuiti,
perché qui vengono supposte e proposte diverse attualita di Lacan. Alcune differenti argomentazioni che
rivendicano una per una un’ attualita dell’ insegnamento lacaniano. | saggi che vengono presentati non sono
infatti tutti interni alla stessa prospettiva “etica’.

Non s traccia qui una sola etica della psicoanalisi. E pero al contempo il filorosso ¢’ e e si vede, in quanto
tutti i contributi accolgono senzatimore la necessita di rileggere Lacan di fronte allo strafottente smarrimento
contemporaneo dei sessi, di fronte allacrisi della presenza del soggetto sociale, di fronte al crollo del
centripeto sistema solare della modernita.

Il gioco di specchi, in altre parole, si articola, per chi e esperto di lessico lacaniano tral’Uno el Altro. Il
gioco che s giocain questo libro € ingaggiato negli spazi di aderenza, sugli interstizi, che il simbolico,
I'immaginario eil reale circoscrivono nel tentativo di tenere assieme il parlessere che abitail nostro tempo
presente.

Ma cosa significa evocare un’ attualita? A mio avviso |’ attualita € sempre una politica. Un modo particolare
di usare un valore, una dimensione che interroga |’ orientamento e la cogenza normativa dell’ agire e del fare.
Dunque il titolo del volume, in questo senso, conterrebbe un’invocazione ad agire, un fare atto (il contrario
di fare tesoro) dell’insegnamento di Lacan. E non e poco, visto che lo stesso lacanismo si presta oggi sempre
di piu adivenire chiacchera per dissaperi (concedetemi questo neologismo) accademici o pit banalmente


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/attualita-di-lacan
https://test.doppiozero.com/federico-chicchi-0
http://www.ibs.it/code/9788887132960/attualita-lacan.html
http://www.einaudi.it/libri/libro/jacques-lacan/il-seminario/978880619277

festivalieri.

Nella prefazione all’ edizione americana de L’ anti-Edipo datata 1977 Michel Foucault avevatracciato i bordi
di quell’ ontologia dell’ attualita che, in guisa di etica del soggetto, ha poi raccolto la postain gioco (I’ en-Je)
del suo intero insegnamento filosofico. In quegli stessi anni (non per caso, quindi) Lacan eraalle prese con la
preoccupazione di rimanere imbrigliato trale maglie stringenti e sterilizzanti di quelle che qui, in questo suo
testo americano, Foucault chiamava“le categorie del Negativo” (Legge, castrazione, mancanza, limite).

L’ attualitadi Lacan e allora secondo noi rintracciata dagli autori e rintracciabile in generale, primadi tutto,
nel movimento che lo psicoanalista deve fare per evitare che una analisi, che siateorica o clinica, finisca
dritta nelle braccia del discorso dell’ Altro o ancor peggio del capitalista, che eil discorso che gira, come
fosse indiavolato, sul perno della contabilita del godimento, o meglio il discorso “che sacrificaed esigeil
sacrificio del godimento” (p. 319). Il capitalismo attuale, quello cognitivo e biopolitico, non sarebbe infatti,
come alcune interpretazioni vogliono farci credere, un trionfo del godimento ma, diversamente, la sua
incessante produzione sotto formadi merce al fine di sostenere I’ accumulazione del capitale.

Per non rischiare di fraintendere la questione occorre alloraindividuare la sporgenza, il passo avanti, che s
produce al’ interno dell’ insegnamento lacaniano a partire dallafine dei sessanta. Il passo decisivo e quello
affermato da Lacan conil “c’edell’Uno”, comei curatori sottolineano piu volte nel testo, e l’impasse che tale
concetto tenta di superare € quella della castrazione (si veda ad esempio p. 318). || passo avanti €in altre
parole quello che Miller (matragli altri anche, con convinzione, Soler) riferendosi a Lacan definisce comeiil
passaggio dall’ inconscio strutturato come un linguaggio all’ inconscio Reale. Ma questo passo dobbiamo
spingerlo avanti con cautela, senza correre. Ne va della stessa attualita di Lacan che qui vogliamo con gli
autori del libro sostenere fino in fondo.


http://www.ibs.it/code/9788806163235/deleuze-gilles/anti-edipo-capitalismo.html

A guesto fine ci sono due importanti questioni deleuziane (e in gran parte anche guattariniane), che
incrociano e risuonano nell’ insegnamento lacaniano, che meritano di essere rapidamente riprese per fissare e
chiarire questa cautela. La nostra convinzione é chetali questioni irrompano nell’ ultimo Lacan, non
direttamente o analiticamente ma, diciamo, per sinestesia, per accostamento indiretto, introducendo a suo
interno, nel suo stesso cuore (0 meglio nel suo fallo), una non sempre nettamain ogni caso fondamentale
soluzione di continuita, unatorsione, una piega.

Laprimael’ideache I’inconscio funzioni come una macchina, una macchina desiderante, e non come uno
spazio di figurazione/rappresentazione (“L’inconscio come fabbrica e non una scena di teatro”). La seconda
riguardail concetto di intensita. Entrambe le questioni convergono, ci pare, nel mostrarci da un lato
I”ampiezza decisivadel passo cheil ¢'e dell’ Uno (senza’ Altro!), di cui Pagliardini e Ronchi ci parlano
insistentemente nel libro, introduce nel determinare I’ attualita di Lacan, e dall’ atro ad illuminare
convergenze teoriche non ancora considerate a dovere che portano Lacan a di ladel frantumato e
scricchiolante umanesimo del disagio della civilta freudiano.

Deleuze, nel 1972, impegnato in una accesa discussione sull’ appena edito anti-Edipo é lapidario:
“L’inconscio non ha un significato, perché le macchine non hanno significati, si accontentano di funzionare,
di produrre e di guastarsi, perché noi cerchiamo soltanto come qualcosa funziona nel reale (Deleuze e
Guattari, Macchine desideranti, ombre corte, 2012, p. 25). Ancora: “Cio che noi rimproveriamo alla
psicoanalisi e di divenire una concezione religiosa, con la mancanza e la castrazione, una specie di teologia
negativa che comporta un richiamo alla rassegnazione infinita (la Legge, I'impossibile ecc..).

E contro questo che proponiamo una concezione positiva del desiderio, come desiderio che produce, non
desiderio che manca” (lvi, p. 28). Larassegnazione infinita e quella che sul fronte della psicoanalisi s
chiama passione del sacrificio. “Credo stia qui, nella necessita del sacrificio, I'impasse dellateoria dellafine
analis nellaquale Lacan s trova e che egli stesso affermain quel “e non faremo un passo avanti” (p. 315).
Occorre insomma liberare la psicoanalisi e gli psicoanalisti dallaidea che I’ accettazione del godimento

dell’ Altro (dell’ Altro che gode del soggetto) siala postura cui dobbiamo imparare a rassegnarci.


http://www.ibs.it/code/9788897522263/deleuze-gilles/macchine-desideranti-capitalismo.html

Questo € un punto che a nostro avviso fa attrito, nel senso che ¢’ e un contatto ruvido e sonoro, trail Lacan
dell’inconscio Redle e della pulsione acefala degli anni settanta e il Deleuze “politico” de L’ anti-Edipo.
L’inconscio Reale e infatti anch’ un inconscio produttivo che, come sottolinea Miller, pone I’ accento sul
senzalegge, sul fuori senso, sul ¢’edell’Uno, e a contempo mostra con una certa chiarezzail pronunciarsi
dell’insoddisfazione di Lacan verso una psicoanalisi che intende rifondare la funzione simbolica del Nome-
del-Padre come unico progetto di civilta possibile.

Il rapporto non scritto trail Reale lacaniano e la Macchina desiderante e descritto molto bene da Guattari:
“Non sono del tutto sicuro che il concetto d’ oggetto a in Lacan siaqualcosa di diverso da un punto di fuga,
daun sottrarsi proprio a carattere dispotico delle catene significanti”. Questo ci pare un punto decisivo di
Attualita di Lacan, anche se per certi versi resta qui non sufficientemente esplorato. E fondamentale nel senso
che apre la questione del farsi consistente del soggetto al di fuori dellarelazione verticale e gerarchica del
moderno e della“civiltaedipica’. In sintesi a partire da questo punto si apre lo scenario fantasmatico dell’ a
di ladell’ Edipo come nuova condizione strutturale per la difficile costruzione di nuovi legami sociali basati
sul sapere chel’ Altro é barrato, che non ¢’ é Altro dell’ Altro. Quale domanda sociale € piu attuale di questa?

Ecco dlora che il nesso castrazione-soggettivazione assume una prospettiva nuova, tuttadarileggere e
ricollocare cartograficamente nella grande trasformazione del capitalismo contemporaneo. Una questione
che ha a che fare, anostro avviso, con la generazione non piu procrastinabile di un nuovo aperto che implichi
lamessain scacco del discorso capitalista e |’ urgenza della produzione di un nuovo orizzonte politico

dell’ essere in comune per dirlaala Nancy.

Il concetto di intensita e inoltre a nostro avviso cruciae per comprendere il registro Reale e di conseguenza
I’ attualita lacaniana di cui qui si parla. Al contempo pero la questione e davvero molto complessa; se non
altro perché il Reale, lacanianamente, € in primo luogo cio di cui non si pud dire nulla, e questo nonostante



che o stesso non smetta mai di insistere (di ripetersi) al’interno del mai chiuso laboratorio soggettivo. Il
Reale, potremmo dire, € descrivibile solo come un’intensita, € intensita, che e in primo luogo eccedenza,
inassimilabilita, sporgenza continua, spinta pulsionale indomabile. Un Reale (0 unaintensita se preferite) che
non si puo dire (tanto meno scrivere) madi cui €impossibile non fare esperienza.

Intal senso I'intensita si puo definire anche come una struttura complessa di indiscernibilita tra attuale e
virtuale. Un’ oscillazione mai risoltatravirtuale e attuale che si infiltrae riempieil corpo del parlessere,
deformandolo di motérialism e traumatizzandolo. Ecco allora cheil trauma del soggetto e primadi tutto
irruzione dell’ Uno, dell’ Uno reale come impatto tra significante e vivente: “Inutile ricordare come per Lacan,
per certi versi sin dall’inizio del suo insegnamento, il vero trauma stiain questo impatto. [...] Mi limito a
sottolineare che[...] con trauma Lacan intende |’ impatto trail significante Uno eil vivente. [...] Bisogna
intendere bene questa irruzione perché sta qui la chiave per cogliere la portata del ¢’ e dell’ Uno el
ribaltamento che questa provoca alla concezione stessa dell’ analisi. Bisogna intendere bene questo passaggio
perché proprio qui Lacan e costretto a oltrepassare |’ irriducibilita del godimento dell’ Altro e della
castrazione” (p. 336).

L’intensita & in altre parole cio che secondo Deleuze rende possibile ogni esperienza sensibile, il campo delle
condizioni sub rappresentative dell’ esperienza, in quanto ontol ogicamente intensiva € lamateria del reale in
sé. Concordiamo quindi con Paolo Godani quando definisce, seguendo Deleuze, il campo intensivo come cio
“che precede ogni organizzazione e che anzi manifestail reale come cio che per sua stessa natura e
inorganizzato” .

Tommy Ingberg — Get in Line



Ronchi direbbe atal proposito che occorre un Reale che viene prima, un previo “orizzonte di manifestivita’,
che situandosi a priori rispetto a nostro incontro con I’ ente, renda una esperienza possibile (p. 27).

L’ intensita sara dungue “ pure molteplicita positive ove tutto e possibile, senza esclusione o negazione, sintes
che operano senza piano, ove le connessioni sono trasversali, le disgiunzioni inclusive, le congiunzioni
polivoche, indifferenti a loro supporto poiché questa materia che serve loro appunto da supporto non &
specificatain alcuna unita strutturale o personale, ma appare come il corpo senza organi che riempielo
spazio ogni volta che un’intensitalo riempie”’ (Deleuze e Guattari, L’ anti-Edipo, Einaudi, 2002, p. 352).

Ecco allora cheil significante assumein Lacan, nel Lacan del ¢’ e dell’ Uno, una nuova e materiale
consistenza: “Lacan arriva cosi a sostenere che I’ azione del significante, I'impatto del significante sul
vivente, non produce tanto castrazione quanto irruzione di godimento. In questo passaggio si compieil
ribaltamento dal significante come Altro a significante come Uno”. (p. 328) ma soprattutto qui, in questo
ribaltamento, s precisail concetto di Lacan de lalangue che nella cartografia concettual e che proponiamo
segna a nostro parere esattamente il punto di congiunzione sinestetico traintensita deleuziana e Reale
lacaniano.

A partire dal Seminario XX la parola diventainfatti per Lacan il luogo dove si gode. La parolanon e
trattenuta all’ interno della dialettica intersoggettiva del riconoscimento. “Lalingua—si chiede Lacan — serve
innanzitutto a dialogo? Niente € meno certo di questo.” Lalangue € un impasto che eccede la dimensione del
dialogo e che hala consistenza singolare del corpo. “Essa designacio che e affar nostro, di ognuno”,
I’impronta materna sul linguaggio. Infatti, afferma Lacan, il linguaggio sarebbe “quel che si cercadi sapere
circalafunzione de lalangue’. Oppure: “il linguaggio sarebbe un’ elucubrazione di sapere su lalangue”
(Lacan, Seminario. Libro XX, p.139). “Noi parlanti che siamo subordinati aleleggi del linguaggio siamo
primadi tutto affetti da Lalangue. Lalangue e cid che sostiene il linguaggio, come fosse una dimensione
precategoriale materna del linguaggio” (Recalcati).

“Questo dire procede solo dal fatto che I’'inconscio, essendo “strutturato come un linguaggio” ovvero
lalingua che abita, € assoggettato all’ equivoco per cui ciascunalinguas distingue. Unalingua fratante
altre non e niente di piu che I'integrale degli equivoci che lastoriavi halasciato persistere”. (Lacan, Lo
stordito, in Altri scritti, cit., p. 488). Lalingua é alorarintracciabile in quel corpo dove significante e
godimento diventano la stessa cosa. Dove reale e simbolico sono in un certo senso consustanziali, riserva
linguistica virtuale e stracolma per il soggetto.

Lalingua lacaniana &€ dunque a nostro avviso il condensato concettuale della attualita del discorso lacaniano.
“In questo passaggio si compieil ribaltamento dal significante come Altro al significante come Uno. In
guesto rovesciamento sta anche il passaggio dal linguaggio alalalingua” (p. 328).

Quale é alora, in conclusione, la posta gioco dell’ attualita di Lacan? In che modo e possibile istituire un
discorso capace di fare legame senza Altro dell’ Altro e a contempo acconsentire al godimento? Certamente
occorre abbandonare I'idea che il simbolico eil readle si contrappongano e siano |’ uno come la possibile
bonificadell’ altro. Occorre invece sviluppare una clinica e unateorica che assumano laloro inestricabile
prossimita come punto di incandescenza necessario per generare nuovi legami che permettano e di
“acconsentire al godimento chesi € (p. 349), edi aprire alla produzione di un nuovo simbolico che primadi


http://www.einaudi.it/libri/libro/jacques-lacan/il-seminario-libro-xx/978880620858
http://www.psychiatryonline.it/node/3476

ogni altra cosasia veicolo e temporalita per |’ incontro necessario, tutto da prodursi, tra dimensione comune e
dimensione singolare del parlessere.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Bazzicalupo BenvenutoCimino Fanelli Gatto
Leoni Lippi Lolli Lucer Pagliardini
Ronchi Sabbatini Terminio

i
ATTUALITA DI LACAN



