
 

Neuroestetica e coscienza riflessiva 
Paolo Gervasi
29 Settembre 2014

Il tentativo di spostare la frontiera della rappresentazione dei fenomeni umani a un livello di profondità
intracorporea, oltre la superficie del visibile, “dal mondo esterno tridimensionale al sé interno
multidimensionale e alla mente inconscia”, come ha scritto Kandel, viene perseguito parallelamente e con
risultati concomitanti dalla letteratura e dalle arti figurative. Nella Vienna di Freud la scuola pittorica di
Klimt, Kokoschka e Schiele immette nella sperimentazione stilistica la forma degli stati mentali e,
particolarmente nei ritratti, nelle deformazioni anatomiche e cromatiche che investono i volti, imprime
l’immagine incorporata della psiche, la condizione della mente divenuta sintomo fisico.

 

Kokoschka assume uno sguardo diagnostico, che incide il corpo con freddezza chirurgica, e non è estraneo
alla suggestione della scoperta dei raggi x: un potenziamento della visione attraversa la superficie della pelle,
penetra nella struttura del soggetto, rende visibile una stratigrafia dell’essere umano, una anatomia profonda
del corpo, quasi il risultato di una dissezione. L’intensificazione dello sguardo denuda il corpo, lo priva dei
tessuti, mostra la struttura scheletrica e le connessioni nervose che formicolano sotto la pelle. Kokoschka e
Schiele radicalizzano l’affiorare delle pulsoni inconsce già sperimentato da Klimt, imprimendo ai corpi una
distorsione che disintegra definitivamente l’ideale armonico di bellezza dell’arte classica, sostituito da una
iconografia del corpo psicotico.

 

Le interferenze tra scienza e arte nella Vienna del primo Novecento, la contiguità tra le ricerche scientifiche
della Scuola di medicina e le sperimentazioni artistiche degli scrittori e dei pittori, si concretizzano anche nel
tentativo di applicare le acquisizioni della nascente psicologia ai meccanismi della percezione e della
ricezione artistica. A cominciare da Alois Riegl, la scuola degli storici dell’arte viennesi, tra i quali Ernst Kris
ed Ernst Gombrich, lavora all’elaborazione di una teoria cognitiva dell’arte fondata su basi scientifiche,
all’incrocio tra psicologia e sociologia.

 

Il fuoco dell’indagine sui processi mentali coinvolti nella creazione artistica si sposta verso l’osservatore,
coerentemente con la tendenza dell’arte contemporanea a stimolare il coinvolgimento del pubblico nella
definizione dei significati. Allontanandosi dalla resa mimetica del reale, l’arte novecentesca sollecita la
partecipazione dello spettatore, che deve ricreare nella sua mente lo spazio immaginato dall’artista, e alla
collaborazione percettiva aggiungere una collaborazione emotiva e culturale, integrando l’opera con i
significati e le interpretazioni che dipendono dalla sua situazione intellettuale ed emozionale.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/neuroestetica-e-coscienza-riflessiva
https://test.doppiozero.com/paolo-gervasi


 

Lo sviluppo della neuroestetica (“estetica sperimentale” nell’accezione proposta da Vittorio Gallese) ha
dimostrato che esiste un rispecchiamento, una reciprocità e un’integrazione tra i processi della creazione
artistica e quelli della fruizione. L’esperienza estetica consiste nel simulare il processo cognitivo, emotivo ed
empatico innescato dall’artista. Gli stessi circuiti mentali e le stesse funzioni si attivano nel creatore e nel
fruitore: lo spettatore riproduce il gesto artistico, la sua mente di fronte all’opera d’arte ripercorre il processo
creativo che l’ha resa possibile.

 

La rappresentazione artistica dell’evento creativo, delle sue tecniche e dei suoi procedimenti, è un passaggio
fondamentale verso la costruzione dell’autocoscienza moderna. Dalla sfrontata collocazione del pittore al
centro di Las Meninas, fino alla pittura gestuale di Pollock e all’arte concettuale, la metariflessione sull’opera
non è soltanto un gioco intellettualistico, un manierismo gratuito: è un modo attraverso il quale l’opera
mostra le condizioni cognitive del proprio farsi, costringendo il fruitore a specchiarsi nel processo
dell’elaborazione estetica. L’osservatore è chiamato a prendere coscienza dell’illusionismo percettivo
strutturale delle pratiche artistiche, dell’arte non come rappresentazione ma come continua de-formazione e
ricreazione della realtà. Mostrando il gesto della creazione l’artista pone l’osservatore di fronte a un modello
di autocoscienza riflessiva, ovvero uno dei tratti distintivi di homo sapiens. L’arte partecipa a un livello
avanzato di complessità alla costruzione di quello che Antonio Damasio chiama “processo del sé”, il percorso
attraverso il quale la mente diventa cosciente della propria presenza cognitivo-corporea nel mondo, istituendo
un collegamento tra il verificarsi dell’esperienza e la definizione del soggetto che la esperisce, il sé appunto.

 

Lo studio delle reazioni all’opera d’arte, degli effetti che produce su chi la fruisce, è una strategia di
osservazione indiretta dei processi della creatività, dei movimenti che avvengono negli strati profondi della
mente quando una forma si stacca dall’informe delle percezioni e delle cognizioni per assumere un
significato estetico e culturale. Semir Zeki ha tentato di verificare sui processi della creatività alcune strutture
fondamentali delle funzioni cerebrali, come la tendenza all’astrazione e alla formazione di concetti sintetici,
attiva in tutte le facoltà intellettuali, dalla piú semplice alla piú complessa. La formazione dei concetti
contribuisce, ha mostrato Zeki, allo scioglimento delle ambiguità, uno dei tratti generativi della semiosi
artistica, e uno degli elementi che producono il coinvolgimento dell’osservatore nella creazione dei
significati. Le opere d’arte contengono ambiguità percettive e interpretative, e nella decifrazione di queste
ambiguità la mente dispiega alcuni dei tratti fondanti del proprio funzionamento.



 

Lo studio della mente in relazione ai processi artistici accredita la funzione conoscitiva dell’arte, il suo
potenziale di attribuzione di significato alla realtà, che colma parte del divario nei confronti della ricerca
scientifica, lavorando al superamento della dicotomia tra le “due culture” e dell’equivoco secondo il quale
arte e scienza appartengono ai due domini separati dell’emozione e della ragione, dell’oggettività e della
soggettività. Opposizioni binarie del resto fortemente complicate dall’accertamento del ruolo delle emozioni
primarie nei processi cognitivi, dalla raggiunta consapevolezza che l’emozione è una forma di elaborazione
dell’informazione e quindi una forma di conoscenza. L’arte estende le potenzialità del cervello, è uno
strumento di esplorazione attiva del e di interazione creativa con il mondo.

 

 

Scienza e procedimenti artistici, sopratutto contemporanei, condividono una tendenza al riduzionismo: come
la scienza isola le singole componenti dei fenomeni per comprenderne le dinamiche di base, cosí l’arte
seleziona ed enfatizza alcuni elementi della realtà per restituirne una rappresentazione piú efficace,
un’evidenza che proviene dall’astrazione degli elementi (la forma, il colore, i tratti somatici, la luce)
dall’ambiente nel quale in regime di percezione ordinaria sono immersi fino all’indistinzione. La ricerca di
tratti essenziali, di regolarità che permangono e attraversano la variabilità dei fenomeni è il meccanismo
conoscitivo fondamentale del cervello. L’arte, e particolamente l’arte novecentesca, lavora per isolamento e
selezione di elementi caratteristici, per intensificazione, astrazione e assolutizzazione di dettagli, e quindi
riproduce e amplifica i processi conoscitivi radicati a livello neurobiologico, che consistono, scrive Zeki, nel
“rappresentare le caratteristiche costanti, durevoli, essenziali e stabili di oggetti, superfici, volti, situazioni e
cosí via, permettendoci in tal modo di acquisire conoscenza.”

 

Gombrich ha chiarito che ogni visione è un’interpretazione: non esiste un occhio innocente e oggettivo, ogni
ipotesi di significato è situata, la ricostruzione di un’immagine si appoggia sempre a una schematizzazione
concettuale che è non solo “negli occhi” ma, come ha precisato Zeki (preceduto dallo studio pionieristico di
Lamberto Maffei e Adriana Fiorentini, troppo spesso ignorato dai lavori piú recenti sulla neuroestetica), nel
cervello dell’osservatore. L’organo della vista è un circuito del quale gli occhi sono il terminale esterno, ma
la cui funzione essenziale, la ricostruzione delle immgini, è situata nel cervello. E il cervello è una “macchina



della creatività” che cerca modelli coerenti in un groviglio confuso di segnali ambientali e corporei:
conoscere il mondo vuol dire inventarlo, individuando segmenti di senso.

 

La creazione artistica diventa allora un modello della conoscibilità del reale. La sua funzione conoscitiva
torna al centro degli studi sulla cognizione: l’arte ci riguarda e ci coinvolge profondamente proprio in quanto
crea proiezioni del nostro essere nel mondo, modelli della realtà emotiva e percettiva, fornisce informazioni
sulle modalità non immediate di concettualizzazione dell’esperienza. Contiene schemi attraverso i quali
processare i contesti ambientali e gli impulsi interiori. Permette di passare attraverso esperienze che non
sarebbero immediatamente accessibili, allarga l’orizzonte di conoscenza e lo spettro di possibilità
dell’esperibile. È un deposito dell’enciclopedia sociale, un catalogo delle modalità di interazione con
l’ambiente, e in quanto tale svolge, secondo studi come quelli di Aiken, Dissanyake o Duttan, una funzione
fondamentale per l’adattamento evolutivo: nell’arte sono depositate le istruzioni attraverso le quali i gruppi
umani organizzano le proprie strategie di sopravvivenza.

 

Proprio perché la creatività è radicata nei processi mentali fondamentali che ci fanno umani, il modo in cui
l’arte modifica la cognizione del mondo può essere compreso a un livello di profondità finora sconosciuto,
ovvero là dove gli schemi concettuali e cognitivi, le rappresentazioni interne del mondo visivo, comprensibili
grazie a un’analisi psicologica, si connettono al funzionamento biologico del cervello. Senza riduzionismi
deterministici: alla biologia della mente anzi sono necessarie le concettualizzazioni della psicologia
cognitiva, le analisi dei processi psichici che precedono e orientano le ricerche sulla fisiologia. Solo da una
prospettiva profondamente integrata, attraverso un approccio autenticamente multidisciplinare, un costante
scambio di metafore e di modalità discorsive, un’interrelazione tra dati biologici e psicologico-cognitivi, e
dati storici, ambientali, sociali, è possibile spostare la frontiera delle conoscenze sulla creatività e sul suo
ruolo nei processi di comprensione dell’esperienza umana.

 

 

Testi citati

Antonio Damasio, Il sé viene alla mente. La costruzione del cervello cosciente, Adelphi, Milano, 2012.

Ellen Dissanyake, Homo Aestheticus. Where Art Came From and Why, University of Washington Press,
Seattle, 1995.

Dennis Dutton, The Art Instinct. Beauty, Pleasure, and Human Evolution, Bloomsbury Press, New York,
2009.

Vittorio Gallese, Arte, corpo, cervello: per un’estetica sperimentale, “Micromega”, 2, 2014: 49-67.

Eric R. Kandel, L’età dell’inconscio. Arte, mente e cervello dalla grande Vienna ai nostri giorni, Cortina,
Milano, 2012.

Oskar Kokoschka, My Life, Macmillian Publishing Co., New York, 1971.

Lamberto Maffei e Adriana Fiorentini, Arte e cervello, Zanichelli, Bologna, 1995.

Semir Zeki, La visioni dall’interno: arte e cervello, Bollati Boringhieri, Torino, 2003.

http://www.adelphi.it/libro/9788845926716
http://www.amazon.com/Homo-Aestheticus-Where-Comes-From/dp/0295974796
http://www.amazon.com/Homo-Aestheticus-Where-Comes-From/dp/0295974796
http://www.amazon.com/The-Art-Instinct-Pleasure-Evolution/dp/1608190552
http://www.ibs.it/code/9788860304919/kandel-eric-r-/eta-dell-inconscio.html
http://www.amazon.com/My-Life-Oskar-Kokoschka/dp/0025661507
http://www.lafeltrinelli.it/libri/fiorentini-adriana/arte-e-cervello/9788808068156
http://www.ibs.it/code/9788833917665/zeki-semir/visione-dall-interno.html


Semir Zeki, Splendori e miserie del cervello. L’amore, la creatività e la ricerca della felicità, Codice,
Torino, 2010.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.codiceedizioni.it/libri/splendori-e-miserie-del-cervello/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

