DOPPIOZERO

Un po' di compassione

Anna Stefi
8 Ottobre 2014

“Difficile non essere preda di compassione davanti al mare di dolore nel quale affonda il tempo che
viviamo” scrive Ferdinando Scianna. L'attualita, letragedie di Gaza, gli orrori in Sria e Iraq, le quotidiane
stragi dei migranti nel Mediterraneo, ci sollecitano ogni giorno. Eppure € proprio in questo tempo che tale
sentimento, o affetto, & vissuto in modo ambivalente, e suscita diffidenza.

Abbiamo pensato di invitare studios, artisti, fotografi, scrittori, ad approfondire il tema, provando a
restituirne la complessita e a raccontarne le implicazioni.

Susan Sontag scrive che la compassione e un’ emozione insufficiente, un sentimento facile e mistificatorio
che ha bisogno di essere tradotto in azione per non ridursi a una dichiarazione d’'impotenza che allontani da
ogni assunzione di responsabilita e, dunque, da ogni abito poalitico.

Manon e forse, questa condanna della compassione, uno dei tanti segni della malattia del nostro tempo, della
sua derivaindividualistica e prestazionale, che pretende di cancellare la mancanza e lega alla vergogna ogni
manifestazione di debolezza?

Ripensare questo sentimento potrebbe allora diventare un’ occasione per riconsiderare il nostro rapporto con

I” assolutamente altro rispetto all’ angosciante potere dell’ uomo, quello che Elias Canetti ci invitavaa
smettere, sdraiandoci per terratragli animali e guardando ale stelle come occasione di salvezza. Vi €, nelle
parole di Canetti, un invito a partecipare della Natura abbandonando la pretesa di dominio su di essa. Si tratta
di accettareil dolore, I'imperfezione, accettare di non poter estirpare la fragilita della nostra condizione: la
compassione non puo trovare posto in un sistema mondo che opera sulla base della necessita e dellalogica di
potere.

Dare ospitalitaall’ atro volto dell’ umano, aprire uno spazio che vada oltre il sapere eil possesso delle cose,
che mostri come il contatto nasca da un’ esperienza di incompiutezza.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-po-di-compassione
https://test.doppiozero.com/anna-stefi

Esistera pur sempre un pezzetto di cielo da poter guardare, scrive Etty Hillesum nel suo diario, e questo Ci
deve rendere capaci di vivere anche senzalibri; di soccombere; di accettareil ‘dolore’ come parte di questa

vita. In unamattina presto del 12 dicembre 1941, la giovane donna— che morira ad Auschwitz nel novembre del 1943 — racconta di
essere invasa da una sorta di dolcezza: una nuova bonaccia seguei troppi pensieri dei giorni precedenti, |’ affanno, unaricercainteriore
intensa e faticosa. Lavita, scrive, sembrafiltrare pit mite, e lel sente di essere tutt’ uno con essa. Attraversata da enormi pretese su di
S8, dallaricerca di unaforma propria, Etty sa che la propriaintuizione precede di chilometri la conoscenza La suaansiadi sapere si
acquieta; vi € un ritmo, scrive, cui & necessario dare ascolto.

Leggendo le pagine del diario, meraviglioso, di Etty Hillesum, si ritrova unaformadi resistenza, unaforza
della passivita, del patire: “stare nella croce del tempo”, per usare le commoventi parole di Laura Boella,

facendo esperienza della perdita del centro. 11 contatto diretto con quello che accade, la capacita di lasciarsi attraversare
dagli eventi che inchiodano I"individuo alla propria mancanza, non testimonia solo |’ ostinata resistenza esistenziale della giovane
donna. Le pagine del diarioci invitano a considerare la passivita, il patire, anche come occasione di un’ educazione interiore che sia,
insieme, conoscenza e trasformazione del sentire e del pensare.

La compassione, in questa prospettiva, apre a una relazione con I'incomprensibile, e anticipa— nutritacom’é
di immaginazione — quello che laragione non puo spiegare. C’ e una verita che non mira alla conoscenza,
guella che Derridaleggeva nelle confessioni di Sant’ Agostino: domanda di perdono indipendentemente da
ogni desiderio di direil vero. Lelacrime, nellalettura del filosofo francese, sono la verita del testo, lacrime
che, velando la vista, conducono I’ uomo oltre cio che gli occhi guardano e la parola descrive.

Si tratta, alora, di fare pace con la possibilita di pensarsi non solamente come soggetti di conoscenza. In
gioco elamessain praticadellaverita, ladimensione etica, I’ essere soggetto dell’ azione retta: quella verita
che Foucault definisce etopoietica, una verita non decifrata dalla coscienza né elaborata dallo studio, che puo
soltanto “essere |etta nellatrama degli atti che vengono compiuti e delle posture corporee che vengono
assunte”.

Non si érealizzatalanuova alleanza auspicata da | sabelle Stengers e llya Prigogine: non si e ristabilito alcun
patto tra natura e cultura capace di condurre I’uomo a di la della propria attitudine predatoria. Accanto

al’ esercizio dellaragione deve allora essere possibile recuperare un’ educazione al sentire insieme, a con-
patire, al con-agire.

lo non credo, allora, che la compassione ci allontani dalla necessita di un intervento politico, non credo sia
soltanto deresponsabilizzazione e riduzione dell’ altro sofferente a creaturainerme. 11 dolore e piuttosto la
condizione del riconoscimento reciproco, capace, come scrive Antonio Prete, di farci “conoscere la

provvisorietadellatenda’, ospitare I’ altro, custodirlo, in una comune appartenenza alla physis, a sacro. E nella
vitaspoglia, nellavita esposta a dolore, sottolinea Judith Butler, che larelazione con I’ altro torna a contare, e “la preoccupazione
narcisistica dellamalinconia” puo essere trasformata “ nell’ attenzione verso la vulnerabilita di tutti”. L’io € sempre in unarelazione di
dipendenza— che sia di amore o di abbandono —, ma non possiamo leggere questo come una risorsa, una possibilitadi resistenza?
Cogliereil volto dell’ altro che ci somiglia come un’ occasione?

Rosa L uxembourg sostiene la necessitadi Un po’ di compassione guardando agli occhi sofferenti di un
bufalo morente, stupefatto di una crudelta che non riesce a capire, densi di uno stupore che non puo essere
sostenuto dalla coscienza. L’ animale € spesso chiamato in causanel discorsi relativi all’ essere



compassionevoli: come se fosse lecito caricare soltanto | animale — davvero inerme, schiacciato dallo

strapotere dell’ uomo — del fardello di un sentimento che porta con sé I’ammissione dell’ atrui fragilita.

L’ animale impotente rispetto al’ uomo. E, come I’ animale, cosi il bambino innocente. Ma, alora, & soltanto I’ altro situato per
definizione a di fuori delle aspettative prestazionali che pud essere mancante? Solo per lui la condizione di dipendenza non & una
colpa, non porta con séil sentimento di un’ offesa?

Se vogliamo trattenere qualcosa di quel che la compassione ci ricorda, non liquidandola come una reazione
sconveniente “se non del tutto inopportuna’, dovremmo forse pensare che il risvolto politico siain una nuova
educazione al sentire: un abito etico, una nuova postura per il mondo, che apra alla possibilita della
stanchezza, della vulnerabilita, dell’ inadeguatezza.

Il riconoscersi simili si nutre della possibilita di immaginare le vite degli atri, e mostratuttal’ urgenza di
un’ educazione umanistica: come alimentare la possibilitadi sentire insieme se non avendo cura della nostra
capacita immaginativa, attraversando storie, le piu lontane e distanti?

Quanto piu saremo capaci di aprire uno spazio di immaginazione, tanto piu il dolore dell’ atro ci parleradel
nostro: “non si piange unicamente per il dolore come causa materiale, si piangeil dolore di chi piange, s
piange il dolore come stato dolente dell’ esistenza. Ed é a questa condizione che il dolore si falutto, ossia
manifestazione e oggettivazione del sentimento della mancanza’ (Salvatore Natoli).

Leggi anche:

Anna Stefi

Georges Perec

Harim | DOFMDTLED

Anna Stefi, Georges Perec / Un ebook di doppiozero

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/libro/georges-perec
https://test.doppiozero.com/libro/georges-perec
https://test.doppiozero.com/libro/georges-perec
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




