
 

Pensare come uno Stato 
Franco La Cecla
12 Novembre 2014

È sempre difficile leggere i segni dei tempi e sappiamo quante volte prendiamo cantonate a voler tirare delle
conclusioni generali dagli avvenimenti correnti. La storia, ci ha insegnato Montale, è tutt’altro che maestra di
vita. Quello che si può fare è cercare modestamente di proporre delle ipotesi di lettura del presente, sempre
pronti a ricredersi e a ribaltarle. Una delle strane ipotesi che si affacciano in questo periodo è l’idea che la
tanto bistrattata “piccola borghesia” stia avendo un ruolo non marginale nella crisi che stiamo attraversando a
livello mondiale e nelle risposte ad essa.

 

Che ci voglia un’analisi di classe del momento attuale è ormai richiesto da più parti, anche dalle meno
propense ad utilizzare questo tipo di attrezzistica. Oggi pochi si vergognano di affermare che il mondo è
davvero nelle mani di un capitalismo sempre meno regolato e regolabile. Ma poi le analisi più radicali non
entrano nel dettaglio di chi è la vittima e di chi sono i responsabili dell’attuale contingenza storica. Sembra
che a fronte di un capitalismo selvaggio ci sia una grande massa di precari, di disoccupati, di espulsi dal
sistema produttivo, un ingente blocco sociale che viene “licenziato” perché il capitale nel suo insieme si sta
ristrutturando e globalizzando. E si leggono le risposte a questa situazione, da Occupy Wall Street alle
primavere arabe, alle enormi proteste brasiliane, alle manifestazioni a piazza Taksim e in tutta la Turchia,
come una reazione al disagio creato dal capitalismo selvaggio. Quello che si vede poco è un’analisi che
cerchi di spiegare cosa accomuna queste masse di “disagiati” e le loro visibili e potenti proteste. Ebbene,
buona parte di questi movimenti non sono movimenti di “poveri” nel senso classico del termine, né di
proletari, un compartimento della società che comincia ad essere desueto.

 

Al Cairo come a Rio, a Istanbul come a Madrid o in Grecia, quelli che scendono in piazza sono proprio
coloro che fino a qualche anno fa si pensavano parte di un iniziale modesto benessere e che a esso hanno
dovuto rinunciare precipitosamente. È la tanto bistrattata da Marx e da molti pensatori liberali “Petty
Bourgeoisie”, la piccola borghesia, quella classe accusata di non avere le ambizioni né lo spirito
imprenditoriale della borghesia vera e di non avere nemmeno la solidarietà del proletariato. In termini
rivoluzionari nulla di peggio della piccola borghesia “immobile” e del sottoproletariato senza una coscienza.
Ma da chi è costituita la piccola borghesia?

 

Ce lo ricorda un antropologo ed economista di rilievo come James Scott autore di un mastodontico volume
Pensare come uno Stato (Seeing like a State: how Certain Schemes to improve the Human Condition Have
Failed – Vedere come uno Stato: come certi schemi per migliorare la condizione umana hanno fallito –, Yale
University Press, 1998) e di un altro sulle forme di organizzazione sociale che nel Sud Est Asiatico non
hanno avuto bisogno di una forma statale per sopravvivere (Il dominio e l’arte della resistenza, Eleuthera
2012) . In un recente articolo “ Due lodi per la piccola borghesia” (uscito per Eleuthera a novembre col titolo
Elogio dell’Anarchismo), ricorda che la piccola borghesia è quella definita da una certa indipendenza,
modesta, ma legata a mestieri “di cui c’è bisogno” o alla produzione a partire da un rapporto diretto con le

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/pensare-come-uno-stato
https://test.doppiozero.com/franco-la-cecla
http://www.amazon.com/Seeing-like-State-Certain-Condition/dp/0300078153
http://www.amazon.com/Seeing-like-State-Certain-Condition/dp/0300078153
http://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idlib=200
http://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idlib=362


risorse per la sussistenza e “per qualcosina in più della sussistenza” e fa un elenco: nomadi, pastori,
ambulanti, coltivatori stagionali e lavoratori stagionali, ma anche artigiani, calzolai, sarti, mastri d’ascia,
piccoli coltivatori diretti, piccoli proprietari – con casa e orto – manovali, carpentieri, stampatori.

 

 

Scott ci racconta che questi sono stati i nemici delle collettivizzazioni volute da Stalin o del “gran balzo in
avanti” voluto da Mao. È la loro relativa indipendenza che li ha resi temibili ed invisi al grande potere di
pianificazione. Perfino gli schiavi del Sud degli Stati Uniti, una volta liberati hanno sentito coronare il loro
sogno solo quando hanno potuto avere un loro piccolo podere, casa e podere, e Scott ricorda che buona parte
delle guerre sono state condotte da soldati che avevano lo stesso sogno una volta tornati a casa.
L’agrobusiness moderno li ha ovviamente in grande odio, perché essi rappresentano una resistenza al
dominio incontrastato di multinazionali col loro carico di ogm e di pesticidi. I nomadi all’inizio dell’elenco
da parte loro sono da sempre considerati i nemici di ogni stato moderno in Medio Oriente ed in Asia, perché
non sono controllabili e tassabili nel modo più efficace.

 

Quello che fa paura nella piccola borghesia è il suo potere di “resistere” alle crisi, alle fluttuazioni del
mercato, ai ricatti degli agenti immobiliari, perché il sogno della piccola borghesia è di essere lasciata in
pace, di potere esercitare quel diritto alla sussistenza di cui tanto ha scritto e ricercato Karl Polanyi e che la



sinistra radical o istituzionale ha costantemente ignorato. Perfino oggi la “radical politics” di un Negri
inneggia al “Comune” e ai “Beni Comuni” e ignora l’importanza del “bene privato di sussistenza”. La
piccola borghesia ovviamente crede nella proprietà, ma non ci crede come ci credono gli speculatori
immobiliari né gli ideologi di un nuovo collettivismo, ma vede in essa un segno di una autonomia possibile
dal mercato.

 

Autonomia minacciata come non mai dalla piega che hanno preso le economie post-globalizzate di questi
ultimi anni. Lo studente, l’insegnante delle scuole primarie e secondarie, il piccolo commerciante, la
segretaria di uno studio di architettura turco, ma anche il piccolo commerciante, l’artigiano, l’elettricista non
sono previsti nel futuro della economia globalizzata: vadano a friggere patatine in un macdonald normale o
islamico halal, o vadano ad ingrossare le fila dei call center. È questa piccola borghesia che ha capito di
correre il rischio di essere spazzata via e si è mobilitata. Non la mitica “middle-class” che ha un margine
ampio prima della caduta e che gode di alleanze e di compromissioni col potere politico e amministrativo.

 

Shirin Neshat. Il Libro dei Re

 

La stessa cosa è avvenuta a Piazza Tahrir e in Tunisia. Un mondo che ha vissuto la caduta dei dittatori come
opportunità di fare emergere l’individuo e la sua autonomia, non solo di pensiero, ma anche economica, in un
contesto islamico che ha sempre umiliato e reso impossibile questo sviluppo. La partita che si gioca in questi
giorni in Egitto e Tunisia ha questo in ballo e per questo la gente non ha accettato il ruolo di Ennhada o dei
Fratelli Musulmani, perché vi ha visto lo stesso blocco sociale che impediva alla piccola borghesia e agli



individui che ne fanno parte di esprimersi e di sopravvivere. Di questo mondo fa parte anche la manovalanza
intellettuale, gli artisti, i musicisti, quelli che fanno teatro, i cineasti e tutto il mondo giovanile che vuole
avere un posto nella società di domani ma che soprattutto vuole “essere lasciata in pace”.

 

Per leggere le primavere arabe occorre avere in mente che la islamizzazione proposta subdolamente da
Erdogan, o platealmente da Morsi è una forma di collettivismo forzato, una maniera di mummificare la
società in un blocco compatto regolato da una ideologia di controllo. La piccola borghesia, che in questi paesi
è recente, non ci sta e vede chiaramente che dietro l’islamizzazione c’è una forma pervasiva di
globalizzazione. Non vuole essere ulteriormente schiava di un controllo sociale che le impedisce di vivere in
pace, di scegliere la propria vita senza dover dipendere quotidianamente da un consenso ad un nuovo
apparato ideologico.

 



Shirin Neshat. Il Libro dei Re

 

Nei paesi non islamici come Grecia, Portogallo e Italia la questione si pone in maniera più laica, ma non
meno drammatica. La canzone dei Deolinda, un gruppo musicale portoghese che è diventato lo stendardo del
precariato lusitano cantata da Anna Bacalhau, dice: “Que parva que eu sou, que para ser scrava, è preciso
estudar”, “Come sono stupida, che per fare la schiava ho dovuto studiare”. Una canzone che potrebbe essere
l’inno dei milioni di laureati e studenti nostrani (la canzone dice che perfino avere uno stage non pagato è
considerato da questa generazione un privilegio).

 



Sarà un lungo processo, ma non solo in Medio Oriente, anche nella vecchia Europa, perché la partita per
buona parte è la stessa. In Europa la piccola borghesia sta perdendo i vantaggi che aveva ottenuto negli ultimi
cinquant’anni e le banche stanno diventando le sue nemiche dichiarate. La stessa cosa però sta accadendo in
paesi come l’India e il Brasile, dove al successo economico della nazione non corrisponde un avanzamento
delle possibilità di sopravvivenza di una classe che vuole essere autonoma e non soggetta ad una
massificazione – verso la povertà assistita o verso la povertà controllata dalla polizia. La violenza che le
masse della piccola borghesia (sembra un ossimoro, ma non lo è più) hanno provato sulla propria pelle negli
ultimi tempi le ha svegliate rispetto al futuro che le aspetta, che non è diverso da quello riservato agli abitanti
delle favelas.

 

Insomma, l’analisi della piccola borghesia ci rivela una chiave nuova per leggere i fenomeni che abbiamo di
fronte agli occhi, ma soprattutto ci rivela il carattere di questa condizione sociale, che non è solo definita da
cosa perde e di cosa è vittima, ma dal progetto sociale ed individuale che ha. Si tratta di una classe che
pretende il diritto non a un salario, né ad un welfare, ma ad una autonomia effettiva, che significa libertà nel
senso più schietto della parola, cioè relazione diretta con le risorse, possibilità di una sussistenza, magari
legata all’artigianato o al ritorno alla terra, oppure ad una attività di relazione sociale che si basi non sulla
artificialità dei rapporti finanziari bancari, ma sulla concretezza delle relazioni umane, assistenza ai vicini,
reciprocità, servizi di quartiere, istruzione autogestita.

 

 

Non c’entra nulla con ciò che la nostra sinistra non ha ancora capito del cambiamento della società, ma
piuttosto ha a che fare con una mondializzazione del diritto privato nei confronti dello spazio pubblico inteso
nuovamente come risorsa. Per questo lo spazio urbano è così importante nelle rivolte di questi tempi, da Gezi
Park a Piazza Tahrir (come racconta magnificamente Stefano Stavona nel suo pluripremiato Tahrir, place de
la libération). Le città sono diventate luoghi dove si gioca la libertà futura di una classe che vuole essere
lasciata in pace e per questo è disposta però ad impegnarsi con costi altissimi.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





