
 

Un altro accesso all’alterità 
Francesca Ruina
10 Dicembre 2014

«L’esteriorità si constata, l’alterità si costruisce», è il graffio che incide la quarta di copertina di una recente
opera di François Jullien dall’eloquente titolo Contro la comparazione. Lo “scarto” e il “tra”. Un altro
accesso all’alterità (Mimesis, 2014).

Con questo testo – tratto dalla sua prima lezione per la Chaire sur l’altérité promossa a Parigi nel 2011
presso la Maison des Sciences de l’Homme – Jullien ci permette di entrare nel vivo del suo “cantiere”,
termine quanto mai appropriato per descrivere il lavoro di scavo operato dal filosofo francese tra l’Europa e
la Cina.

 

Lungi dall’abdicare dall’Occidente in favore dell’Oriente, la sinologia di Jullien rappresenta piuttosto una «
decostruzione dal di fuori» (p. 34) del pensiero europeo, una fuoriuscita tanto da Atene quanto da
Gerusalemme e, soprattutto, dalle ingombranti categorie che si portano dietro. Prima tra tutte quella che
rappresenta la grande madre genitrice della filosofia occidentale, da Platone a Heidegger: l’ontologia. Lo
studio dell’Essere, dunque, di un essere che ritaglia la propria sostanzialità (dal latino substantia, ovvero ciò
che sta sotto, che non muta mai, che è mera causa sui) attraverso identità e differenze.

Ecco i due concetti – identità e differenza – contro i quali Jullien si scaglia: due tautologie che proprio in
virtù del loro voler scolpire l’alterità, non fanno altro che cristallizzarla, ordinarla e, quindi, in ultima istanza,
soffocarla.

 

Come può esserci – si chiede Jullien – un’identità culturale quando la peculiarità della cultura sta proprio
nella sua mutevolezza, nella sua trasformazione continua? Quel nocciolo duro, quell’essenza necessaria,
originaria, che l’ontologia filosofica occidentale ha sempre tentato di afferrare, di (ri)trovare – innescando, da
una parte, meccanismi mimetici e, dall’altra, meta-fisiche che stanno al di là della vita stessa – è proprio ciò
che impedisce l’accesso all’alterità, alla pluralizzazione del termine “cultura”.

Come affrontare, allora, le differenze culturali, i rapporti fra tradizioni e mentalità lontane e a volte così
apparentemente antitetiche? Come riuscire ad abbracciare, ma ancor prima a concepire, un “altro” de-
ontologizzato e, di riflesso, un “sé” che non sia un Tutto bastante a se stesso?

 

Se, come abbiamo visto, un lavoro sull’identità, su uno scavo ontologico ed ego-riferito, non porta ad altro
che a una cristallizzazione singolare della cultura, lavorare sulle differenze non conduce a esiti diversi.
Secondo Jullien, infatti, anche «la differenza è un concetto identitario» (p. 38), che distingue, ordina e
compara. «Parlare della diversità delle culture in termini di differenza disinnesca in anticipo ciò che l’altro
dell’altra cultura può apportare di esterno e di inatteso, al tempo stesso sorprendente e sconcertante,
disorientante e incongruo» (p. 40). La differenza, insomma, presuppone che esista un’identità di fondo, un

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/un-altro-accesso-allalterita
https://test.doppiozero.com/francesca-ruina
http://libreriarizzoli.corriere.it/Contro-la-comparazione.-Lo-scarto-e-il-tra-un-altro-accesso-all-alterit-/nGisEWcV7M4AAAFF8WRVgioK/pc?CatalogCategoryID=blysEWcWgfUAAAEpQYAfmqGA
http://libreriarizzoli.corriere.it/Contro-la-comparazione.-Lo-scarto-e-il-tra-un-altro-accesso-all-alterit-/nGisEWcV7M4AAAFF8WRVgioK/pc?CatalogCategoryID=blysEWcWgfUAAAEpQYAfmqGA
http://libreriarizzoli.corriere.it/Contro-la-comparazione.-Lo-scarto-e-il-tra-un-altro-accesso-all-alterit-/nGisEWcV7M4AAAFF8WRVgioK/pc?CatalogCategoryID=blysEWcWgfUAAAEpQYAfmqGA
http://www.fmsh.fr/


soggetto fatto e finito che guarda l’altro dall’esterno, dall’alto, e che da lì opera una comparazione.
Comparazione, tra l’altro, impossibile, in quanto questo luogo utopico, extra-territoriale, da dove il soggetto
giudicante si ergerebbe a classificare l’alterità, non esiste, dal momento che anche il soggetto in questione fa
necessariamente parte di una certa cultura.

 

Mentre «le utopie rassicurano, le eterotopie inquietano» (p. 32), fa eco Jullien al Foucault di Le parole e le
cose, opponendo a un’extra-territorialità utopica che è pura esteriorità, un’eterotopia inquieta dell’alterità, un
“luogo altro” che, come sottolinea acutamente il curatore dell’opera Marcello Ghilardi, fornisce «una sorta di
specchio differenziale in cui l’identico si riflette e cerca di comprendersi guardandosi da un “fuori”» (p. 81).
E questo rimbalzo tra interno ed esterno non può che inquietare, far slittare all’infinito la possibilità di una
cristallizzazione del soggetto e dell’alterità.

 

 

http://www.ibs.it/code/9788817112802/foucault-michel/parole-cose.html
http://www.ibs.it/code/9788817112802/foucault-michel/parole-cose.html


Ciò che consente questo sguardo chiasmatico tra un dentro e un fuori – sia del soggetto che della cultura – è,
secondo Jullien, lo scarto (écart). Ben diverso dalla vecchia coppia filosofica identità-differenza, lo scarto si
pone come una figura di disturbo (dérangement) e non di ordinamento (rangement), come ciò che non fa
apparire identità ma fecondità, tensioni produttive. Lo scarto, al contrario della differenza, non stabilisce una
distinzione – che pre-suppone sempre una fantomatica originarietà – ma procede da una distanza, che non
descrive ma produce, mette in tensione.

 

Mentre «la “differenza” analizza, ma non produce che se stessa» (p. 55), lo scarto genera un tra, che non ha
nulla di proprio ma rinvia sempre ad altro da sé. «Dopo secoli di un soggetto insulare e solipsista, relegato
nel suo cogito e divenuto da subito sospetto, ci si rende conto infine che è dal tra del tra-noi – l’inter dell’
“intersoggettività” – che i soggetti traggono consistenza» (p. 65), aggiunge Jullien, opponendo al sistema
ontologico un dia-stema in cui far lavorare lo scarto, le tensioni e le polarità. È proprio questo tra che fa
emergere l’altro, un altro che non sia soltanto una proiezione immaginaria di sé, ma sia davvero un “altro”
con cui dia-logare per far nascere qualcosa che sia realmente comune.

 

L’alterità non va assimilata, proprio perché il comune non è il simile, il ripetitivo, l’uniforme, né il
superamento delle differenze, ma, piuttosto, un’apertura di scarti, una tensione feconda proprio perché
sempre declinata al plurale. «Così come qualcosa di comune si attiva solo attraverso degli scarti, lo specifico
del culturale è il fatto che, mentre tende a omogeneizzarsi, non smette mai di eterogeneizzarsi» (p. 75), di
smarcarsi continuamente dalla sua immagine pregressa.

 

Nel suo “cantiere”, Jullien fa lavorare la filosofia, facendola diventare essa stessa un tra, una soglia da
abitare, un luogo eterotopico. Un altrove che è sempre già qui e un qui che è da sempre altrove, che si guarda
guardante, smarcandosi dall’alienazione immaginaria del proprio volto allo specchio.

Attraverso il suo lavoro sinologico, Jullien ci consente un nuovo accesso al pensiero europeo, una nuova
modalità politica di «pensare un pensiero che fa e un fare che pensa» (p. 21). Una (ri)configurazione dei
soggetti sociali attraverso quegli scarti che producono alterità, polifonia di voci e di culture, perché, come
Jullien sottolinea citando Plotino, «se elimini l’alterità, resteranno l’uno indistinto e il silenzio».

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



