
 

“L’ordine complicato” di Yona Friedman 
doppiozero
8 Giugno 2011

Pubblichiamo in anteprima un estratto del libro L’ordine complicato di Yona Friedman, in uscita presso
l'editore Quodlibet/Abitare il 9 giugno, commentato per doppiozero da Manuel Orazi. 

Il saggio è accompagnato da una serie di disegni realizzati da Friedman per illustrare e precisare, spesso con
caratteristico humour, i concetti espressi nella scrittura.

 

L'introduzione e il primo capitolo (scarica il PDF)

 

 

L’ordine complicato. Come costruire un’immagine

 

Mentre l’Europa in guerra conosceva la massima espansione della Germania nazista, a Budapest il diciot­
tenne Janos Antal Friedman poteva recarsi tranquillamente ad ascoltare la conferenza di un noto fisico
tedesco:

 

Heisenberg era venuto a Budapest nel 1941 per tenere una conferenza a un seminario. Ero ancora alle
superiori ma quel seminario era aperto al pubblico. Rimasi molto colpito, naturalmente […]. La mia carriera
nell’ambito dell’architettura è stata influenzata dal mio approccio nei confronti della scienza e si basa
sull’importanza fondamentale dei comportamenti e delle azioni dell’individuo, che sono assolutamente
imprevedibili, persino per l’individuo stesso. (Hans Ulrich Obrist, Intervista a Yona Friedman, inInterviste.
Volume I, Charta, Milano 2003, p. 241).

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/lordine-complicato-di-yona-friedman
https://test.doppiozero.com/doppiozero-0
http://www.quodlibet.it/schedap.php?id=1963
http://doppiozero.com/sites/default/files/allegati/Yona%20Friedman%20L%27ordine%20complicato%20Quodlibet.pdf


L’Ungheria filotedesca (e antisemita) dell’ammiraglio Horty aveva allora garantita una sostanziale neutralità
grazie anche alla sua distanza dai fronti principali, almeno fino al 1944, quando il giovane Friedman
assumerà il nome biblico di battaglia Yona come membro di un gruppo di resistenza antinazista. Questo
rendeva possibile uno svolgimento ordinario della vita pubblica, e per questo un premio Nobel come Werner
Heisenberg poteva essere invitato come se niente fosse. L’ordine complicato, per molti aspetti risente ancora
dell’impronta che le lezioni del fisico tedesco hanno impresso su Friedman, a cominciare dal sottotitolo:
Costruire un’immagine.

 

Molti grandi fisici del Novecento hanno varcato i confini della propria attività scientifica, indagando le basi
metafisiche delle proprie teorie, e fra questi Heisenberg è stato senza dubbio il più inquieto e il più instan­
cabile, alternando per tutta la vita scritti scientifici, legati all’attività pratica sperimentale, a scritti filosofici di
carattere generale. La fisica determina infatti, almeno secondo Bachelard, una mentalità “astrattoconcreta”.
Anche questo aspetto era oggetto di una delle due conferenze heisenberghiane di Budapest: l’esperienza è un
adattamento del pensiero ed è imprescindibile per l’elaborazione del pensiero stesso, due facce della stessa
medaglia per ogni fisico. I primi progetti di Friedman nasceranno infatti da esperienze vissute in prima
persona: coabitazione forzata di più nuclei familiari sfollati dalla guerra in un medesimo ambiente, residenza
in alloggi temporanei per nuovi immigrati a basso costo etc.

 

Forse io non sono molto disciplinato, ma essenzialmente credo che la disciplina non provochi altro che un
monopolio ingiustificato […] le varie materie accademiche cercano di ostacolare il linguaggio. Lo fanno per
diverse ragioni, in alcuni casi per mantenere un monopolio o un sistema classista. (Intervista a Yona
Friedman cit.)

 

Già in un libro di qualche anno fa (L’Univers erratique. Et si les lois de la nature ne suivaient aucune loi?,
Presses universitaires de France, Paris 1994), Friedman affermava con decisione la necessità di una visione
antropomorfica della fisica,dove la scienza e l’arte sono viste come attività creatrici prive di barriere fra loro,
perché essendo fondate sull’osservazione e sull’intuizione creatrice, comunicano entrambe una immagine del
mondo. Eresia pura per i fisici tradizionalisti.

 

Più tardi, il filosofo della scienza Paul Feyerabend avrebbe abbracciato questo punto di vista mirando a una
“scienza come arte” che, sulla base della libera costruzione della matematica pura (analoga in ciò alla
produzione artistica), convenga a prendere congedo dall’idea di una «realtà» come stabile referente esterno,
che questo o quel modello scientifico sarebbe in grado di descrivere più o meno fedelmente, a tutto vantaggio
di un pluralismo epistemologico.

 

Non abbiamo solo forme d’arte, ma anche forme di pensiero, forme di verità, forme di razionalità e, appunto,
forme di realtà. Dovunque ci volgiamo non riusciamo a trovare un punto d’appoggio archimedeo, bensì solo
altri stili, altre tradizioni, altri principi d’ordine (Paul K. Feyerabend, Scienza come arte. Discussione della
teoria dell’arte di Riegl e tentativo di applicarla alle scienze, 1981).

 

D’altro canto Heisenberg, sia nelle due conferenze del 1941 sia nel saggio che ne ricava subito dopo –
Ordinamento della realtà –, partiva dal presupposto del principio d’indeterminazione. In particolare nella



relazione tra soggetto e oggetto della realtà: Heisenberg aveva già dimostrato nel ’27, nonostante le per
plessità di Einstein – che peraltro si era posto il problema della «immagine del mondo» del fisico teorico –,
come ogni soggetto influenzi il proprio oggetto secondo “connessioni regolari”.

 

Seguendo nelle linee generali un’indicazione di Goethe, Heisenberg nel ’41 ordinava gerarchicamente la
realtà, suddividendola negli ambiti che si susseguivano senza soluzione di continuità e che si distinguevano
non per gli oggetti ai quali si riferivano, ma per il tipo di connessioni che istituivano nei vari gradi della
fisica, della chimica, della vita organica, della coscienza, in quello indicato come «simbolo e forma» e infine
nell’ultimo grado, “le forze creative”.

 

Heisenberg intendeva così rimarcare la sua convinzione secondo la quale il polo più importante nella nostra
attività teorica non è costituito da ciò che ci sta di fronte (“oggetto”), ma dal modo in cui ne facciamo
kantianamente esperienza.

 

Nel 1942 Heisenberg scrive: “Conoscenza è in ultima analisi nient’altro che ordine – non di ciò che è già
disponibile in quanto oggetto della nostra coscienza o della nostra percezione, ma di qualcosa che solo
attraverso questo ordinamento diventa vero e proprio contenuto di coscienza o processo percepito”. In altre
parole, secondo questa nuova Weltanschauung,in ogni problema non contano tanto gli oggetti quanto il
processo secondo il quale il soggetto li determina.

 

Se si applica questo ragionamento all’architettura, la conseguenza è evidente: l’ordinamento della città anzi­
ché organizzarsi per oggetti giustapposti – gli edifici –, deve piuttosto concentrarsi sui soggetti che li
determinano, vale a dire gli abitanti. Il rapporto tra abitanti (soggetto) ed edifici (oggetto) quindi non è altro
che un sistema di connessioni regolato da un processo che deve divenire il centro dell’attività architettonica.
Lo stesso ragionamento potrebbe essere applicato all’arte.

 

Ed è proprio questo, a ben vedere, il filo rosso che attraversa l’intera opera teorica e progettuale di Yona
Friedman fino a questo suo ultimo saggio. Gli oggetti architettonici in sé, la loro forma o anche l’aspetto
puramente professionale dell’architettura sono sempre stati secondari, banalità per storici dell’architettura.

 

Manuel Orazi

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



