
 

Germania anno zero 
Roberto Gilodi
12 Gennaio 2015

Negli Stati Uniti e in Inghilterra la Germania è di moda. Così pare leggendo articoli di riviste e visitando
mostre. In Italia, invece, la Germania appare oggi come una maestra arcigna e severa, che si fa beffe degli
sforzi di rigenerazione politica ed economica intrapresi dal Belpaese a guida Renzi, e che non perde
occasione per impartire a noi, e alle altre nazioni del Mediterraneo, lezioni di amministrazione virtuosa della
cosa pubblica e del bilancio dello stato. Angela Merkel è il ritratto vivente di quest’attitudine sanzionatoria,
la sua aria da brava massaia della politica è oggetto nel Bel Paese di commenti irriverenti, che tradiscono,
come sempre in questi casi, un senso di inferiorità che si ammanta del suo contrario.

Nel mondo anglosassone invece la stessa signora, e la nazione che rappresenta, sono da qualche tempo al
centro di un’attenzione di segno opposto. Si moltiplicano le iniziative tese a fornire una narrazione nuova del
gigante tedesco: una vera e propria riabilitazione che ha eliminato i luoghi comuni sedimentati a partire dalle
due catastrofi belliche del secolo scorso.

 

Angela

Merkel in visita al Deutsche Historische Museum per la mostra: 1914-1918. The First World War

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/germania-anno-zero
https://test.doppiozero.com/roberto-gilodi


 

Deutschland è diventata una nazione cool, da scoprire, di cui narrare i grandi meriti culturali del passato ma
anche e soprattutto la nuova creatività che sale dal basso, dagli esperimenti di convivenza multietnica, dalle
nuove opportunità di lavoro, dall’immagine architettonica delle sue città in continua mutazione, a cominciare
dal suo laboratorio di innovazione più spettacolare e amato all’estero che è Berlino.

Ed è da Berlino che si può partire per capire quanto la nazione tedesca sia cambiata, e soprattutto se si tratta
di vero cambiamento.

In Unter den Linden Nr 2 si trova il “Zeughaus”, l’arsenale di Berlino costruito in stile barocco da Federico I
di Prussia, elettore del Brandenburgo, tra il 1695 e il 1730. Oggi è la sede del Deutsches Historisches
Museum, che ha ospitato da maggio a novembre dell’anno scorso una grande esposizione sulla Prima guerra
mondiale. Per accedere all’ala dell’edificio che ospita la mostra si passa necessariamente attraverso lo
splendido cortile interno, le cui finestre del pian terreno sono sormontate dalle 22 teste di guerrieri morenti
scolpite in pietra arenaria dal grande scultore barocco Andreas Schlüter.

 

Teste mozzate dai vincitori prussiani, allegorie della vittoria contro turchi e francesi, che tuttavia di
allegorico hanno poco: domina infatti la potenza dell’espressione concreta dei volti, la sofferenza che
deforma le fisiognomie, le mascelle spalancate, l’orrore negli occhi nell’attimo che precede la fine.

La potenza militare del nuovo regno di Prussia riservava ai suoi nemici il terrore: la consapevolezza di avere
osato l’impossibile e lo strazio del corpo come inevitabile punizione. La potenza icastica dei guerrieri
morenti è il viatico a una mostra che fa i conti con un passato in cui il sogno prussiano si è infranto nelle
trincee di Verdun.

Oggi, a distanza di cento anni, la Germania si vuole, e si sa, diversa e dunque presenta quel lontano passato
come una specie d’inganno collettivo, in cui le singole nazioni coinvolte, tutte, e non solo quella tedesca,
commisero errori di valutazione, o proiettarono attese di riscatto politico e di crescita economica. Ma
altrettanto chiaramente spazza via il dogma della guerra inevitabile sottolineando la responsabilità
determinante della propria classe dirigente.

 

Le ‘liturgie nazionali’, come le chiama Oliver Janz, giovane storico tedesco, autore del saggio 1914 – 1918.
La Grande Guerra, tradotto di recente da Einaudi, erano generosamente presenti in tutti gli stati europei,
ovunque “lo spazio pubblico fu riempito di monumenti, che celebravano monarchi, soldati, uomini di Stato,
eroi nazionali e padri fondatori come Nelson, Bismark o Garibaldi”.

La liturgia tedesca non era necessariamente più marcata di altre ma in Germania, e in Austria, l’idea
dell’inevitabilità della guerra si era propagata dalle gerarchie militari fino ai soldati semplici, dalla politica a
tutti gli strati della popolazione.

 

http://www.dhm.de/ueber-uns/die-gebaeude/zeughaus.html
https://www.google.it/search?q=Andreas+schl%C3%BCter+krieger+k%C3%B6pfe&tbm=isch&tbo=u&source=univ&sa=X&ei=_dGmVJzFF4G5Peu0gNgG&ved=0CCQQsAQ&biw=1440&bih=697
http://www.einaudi.it/libri/libro/oliver-janz/1914-1918-la-grande-guerra/978880622175
http://www.einaudi.it/libri/libro/oliver-janz/1914-1918-la-grande-guerra/978880622175


Bandiera

Tedesca Imperiale, 1914, Parigi, Musée de l'Armée

 

È questa molla che spiega l’attivismo germanico e il successivo fallimento della strategia militare impostata
su una guerra rapida sul fronte occidentale per poi agire vittoriosamente su quello orientale.

La Germania che si presenta nella mostra di Berlino è dunque una nazione che fu sconfitta dagli errori dei
suoi generali, ma più ancora dalla sua ubriacatura ideologica: da un nazionalismo innervato di darwinismo
sociale, come spiega bene Janz nel suo studio, dove la sopravvivenza del più forte è anche quella del
migliore.

Da un lato, l’ideologia dall’altra gli oggetti della guerra, le sue tracce materiali: i luoghi, le armi, le
suppellettili, i reperti, i mezzi, le tecnologie. E i milioni di mutilati e di morti di tutte le nazioni coinvolte
perché la guerra, questo il messaggio, non è stata una fatalità inevitabile ma il risultato delle valutazioni
superficiali tanto dei militari quanto dei politici e di una lunga serie di errori.

 

La mostra di Berlino dice molto della Germania di oggi: una nazione che ha rinunciato consapevolmente e
programmaticamente a una ‘verità nazionale’ per adottare un punto di vista ‘globale’ sotto le insegne di una
storiografia che si presenta come ‘scientifica’.

Il risultato appare tranquillizzante, vuole esserlo, quindi grado zero della retorica e diplomatica distribuzione
degli attori sulla scena, ciascuno con i suoi interessi e con il suo fardello di colpe. Persino le interpretazioni,
le letture, le prospettive appaiono dimesse, minimaliste, quasi reticenti. S’impone lo stile della Germania di
questi anni, quello impersonato perfettamente dalla Cancelliera Angela Merkel: concretezza, moderazione,
fine delle grandi narrazioni e del “Grande Stile”.



 

A pochi passi dallo Zeughaus, scendendo sulla sponda sinistra della Sprea, c’è l’ingresso nel “DDR
Museum”. Ancora storia tedesca, quarant’anni dell’altra Germania, quella comunista sotto l’ala protettrice
dell’Unione Sovietica, la Repubblica Democratica Tedesca.

Di quella storia, finita con l’abbattimento del Muro nel 1989, il museo esibisce con dispendio di tecnologia
interattiva la cultura materiale, gli stili di vita, il mondo del lavoro, la scuola, il tempo libero, il suo motto è
“La storia toccata con mano”.

La rappresentazione scenica, che non disdegna trovate a effetto, risulta efficace. Il ‘teatro’ della DDR si
popola di figure e di oggetti dai tratti grotteschi, comici, ridicoli. Come la vecchia Trabant esposta, e in cui si
è invitati a entrare. L’auto per i tedeschi è ancora oggi la concentrazione simbolica del desiderio appagato, il
premio dell’operosità senza cedimenti, come mostra il parco automobilistico in circolazione per le sue strade
e autostrade; è la cifra morale del buon cittadino. Così è stato fin dagli anni Cinquanta, tanto all’Ovest quanto
all’Est.

 

DDR Museum, Berlino

 

La Trabant era l’auto per eccellenza della DDR, uno status symbol, acquistarla richiedeva anni di sacrifici.
Nelle sue linee esageratamente semplici, all’insegna di una funzionalità assoluta, palesava tutta la mediocrità
estetica della nazione. Il ‘design’ era un lusso da capitalisti. Auto, case, edifici pubblici dovevano uniformarsi
a un criterio di razionalità elementare, fatto di linee rette orizzontali e verticali e di una gamma di colori



estremamente limitata, tale da impedire qualsiasi tentativo di individuazione. L’uniformità geometrica e
cromatica era una sorta di equivalente figurale della virtù politica, della superiorità morale dello stato
socialista contrapposto all’anarchia degli stili e al protagonismo individuale dell’Occidente capitalistico.

 

Usciti dalla Trabant, nella mostra, s’incontrano gli altri ‘mondi della vita’ di quella nazione: la fabbrica, la
scuola, i luoghi della cultura, i teatri, il cibo. La trovata più spettacolare del museo è il ristorante, dove gli
ospiti si trovano tra le mani una carta con i cibi tipici della Germania comunista: il ‘Ketwurst’, l’Hot dog
dell’Est e poi la celebre cotoletta alla contadina del Meclemburgo, e la ‘Grilletta’ in tutto identica
all’Hamburger ma guai a usare il nome americano.  

 

A ben vedere nel DDR Museum si coglie sotto traccia una strana combinazione di spettacolarità e
malinconia. La domanda che aleggia nell’aria è: perché la storia ha dovuto prendere quel corso, si poteva
evitare? Perché quei diciassette milioni di tedeschi nati nella parte sbagliata della nazione hanno dovuto
subire decenni di angherie, di controlli quotidiani, d’ipocrisie ideologiche funzionali ai disegni egemonici dei
sovietici? Come se alla fine a pagare le colpe dei tedeschi fossero rimasti solo loro, passati da una dittatura
all’altra senza soluzione di continuità.         

In realtà, le grandi questioni della storia rimangono sullo sfondo, i curatori del museo sono più interessati agli
effetti comici, come ad esempio il goffo tentativo di instaurare una moda femminile comunista in grado di
contrapporsi a quella capitalistica dell’Occidente. E così gli spazi pubblici, le fabbriche, i luoghi della vita
associata, le case private, tutto doveva competere con l’altra Germania sul terreno di un confronto etico: a Est
la distribuzione delle risorse secondo il bisogno, livellando i salari e l’offerta di servizi dello stato, a Ovest la
diseguaglianza dei poveri e dei ricchi.

 

In questo mondo costruito e pianificato a tavolino, gli ideatori del museo non ci fanno entrare per la porta
dell’ideologia, ma attraverso l’esperienza sensoriale: si entra nelle case private, si vedono gli oggetti della
vita quotidiana, i cibi sulle tavole apparecchiate, se ne immaginano gli odori, in un gioco continuo tra il
virtuale dei filmati e il reale degli oggetti disposti nelle sale.

Sembra quasi di entrare in una IKEA dell’Est in cui non solo c’è la casa ma anche la scuola, l’ufficio
pubblico, il teatro, la birreria.

 

Il visitatore deve poter provare le stesse sensazioni di chi ha vissuto l’esperienza dello stato socialista. Conta
l’aisthesis, la percezione sensoriale; il logos, la spiegazione è il criterio della vecchia tradizione museale
ormai travolta dalla spettacolarizzazione dei nuovi allestimenti. La storia complessa e contraddittoria di una nazione
viene scomposta nelle linee semplici di una commedia di costume, in cui i cattivi sono stati sconfitti dalla loro stessa stupidità. Per
molti anni quella vicenda era stata rappresentata in Occidente come la tragedia di un popolo privato delle sue libertà elementari, con i
suoi disperati tentativi di fuga e l’ordine di sparare dato ai gendarmi che controllavano il confine con la Repubblica Federale. Oggi
quella storia è rappresentata come una grande farsa su cui venticinque anni fa è calato il sipario, uno spettacolo per turisti in cerca di
emozioni, da gustare tra una visita a un museo e un giro in battello sulla Sprea.

 

Forse le forme dell’elaborazione del lutto passano anche attraverso la comicità, il ridicolo, l’assurdo. Ma se i
tedeschi si raccontano oggi quella storia come se assistessero a una commedia verrebbe da ricordare la frase di Francis Bacon, secondo
cui nel teatro della vita umana solo a dio e agli angeli è concesso di fare da spettatori.

http://www.ddr-restaurant.de/de/kueche/


 

All’indomani del crollo dell’altra Germania, nel clima di euforia che ne seguì, Hans Mayer ricordava nel suo
La torre di Babele (1991) che quella tragicommedia era nata sotto auspici assai diversi: dopo il 1948 molti
intellettuali – il più noto era Brecht oggi di nuovo celebrato almeno in Italia – pensarono che dalle rovine
della Germania nazista si potesse edificare una società senza classi, culturalmente rigenerata e libera di
progettare il suo futuro. Si sa come finì: la torre crollò nel giro di pochi anni. La distrussero, scrive Hans
Mayer, i politici asserviti agli interessi di Mosca: il compagno Ulbricht e poi il suo successore Honecker. E
l’utopia fece la fine di tutte le utopie: divenne la foglia di fico che doveva coprire gli interessi della potenza
egemone.

 

Se i tedeschi di oggi si sono votati senza riserve alla Realpolitik, se sono i più strenui difensori
dell’ortodossia economica europea ciò è dovuto non da ultimo al fatto che più di altri in Europa hanno
toccato con mano il crollo delle ideologie del Novecento. Nel clima di rassegnazione generale che oggi domina in Europa
i tedeschi sanno esibire una dose di realismo che sfiora il cinismo: per loro la storia come la natura non fa salti e le fughe in avanti, i
passi più lunghi della gamba, il tenore di vita al di sopra delle proprie possibilità – sia per il singolo come per le nazioni – prima o poi
presenta il conto e di solito comporta la perdita della libertà.

 

 

Berlino e il suo passato. Il flâneur a spasso per Berlino oggi incontra uno spazio urbano paradossale: accanto
alle grandi sperimentazioni architettoniche degli ultimi vent’anni – il Sony Center e gli edifici di Potsdamer
Platz, i nuovi musei, il quartiere governativo – si trovano i monumenti del passato riportati a nuova vita,
ricostruiti con acribia filologica, il Reichstag, il Duomo, i musei della Museumsinsel.

http://www.google.it/imgres?imgurl=http://www.leipzig-lese.de/files_leipzig_lese/mayer_2.jpg&imgrefurl=http://www.leipzig-lese.de/index.php?article_id%3D187&h=272&w=185&tbnid=P5cBVSHHevxk-M:&zoom=1&tbnh=186&tbnw=126&usg=__N0lDXUliSTXR4H75qm4voL-Lm10=&docid
http://www.amazon.de/Der-Turm-von-Babel-Demokratische/dp/3518403389


Al di là della loro perfezione, queste ricostruzioni sembrano esibire in filigrana il loro passato di rovine. Il
paradosso sta proprio in questo: più sono meticolosi i rifacimenti e più è evidente lo stato di distruzione da
cui provengono. Quest’autenticità inautentica semina un sottile senso di morte in ciò che oggi vuole essere
nuova vita.

 

E getta qualche dubbio sulla diagnosi lusinghiera che dei tedeschi ha dato recentemente George Packer sul “
New Yorker” in un ritratto della Germania di Angela Merkel che ha fatto il giro del mondo. “Come uno
scrupoloso paziente in analisi, – scrive Packer, – la Germania ha portato in superficie il suo passato, l’ha
discusso infinitamente e l’ha accettato, e questo lavoro di molti anni ha consentito al paziente di vivere una
successful new life.”

 

 

Un’intera generazione d’intellettuali e scrittori, da Günter Grass a W. G. Sebald, da Heinrich Böll a H. M.
Enzensberger ha ricordato alla nazione tedesca, nata dopo la seconda Guerra Mondiale, che il suo successo
economico e la sua tranquillità piccolo borghese è stata costruita sulla rimozione del suo atroce passato.
Cos’ha determinato ora la grande svolta di cui parla Packer sulle colonne del New Yorker? È vera svolta? È
davvero una successful new life? O è cambiata semplicemente l’immagine della Germania all’estero, soprattutto nel mondo
anglosassone? A questo riguardo diventa interessante la visita della mostra in corso al British Museum, “Germany: Memories of a
Nation”, dove i tedeschi incassano oggi con moderata soddisfazione il riconoscimento di nazione non soltanto definitivamente
riscattata dal suo passato, ma anche, e forse per la prima volta, ‘sentimentalmente’ vicina alle altre nazioni europee.

 

Quanto alla sua capitale esistono oggi molte Berlino: non solo quella monumentale della memoria o quella
delle archistar. Intorno a questa capitale sta crescendo la città delle nuove comunità sociali, fatta di giovani e
meno giovani, tedeschi e stranieri provenienti da tutto il mondo, precari per necessità e vocazione, artisti,
studenti, musicisti, artigiani, un tessuto di nuove relazioni e nuove sinergie, che rappresenta un potenziale
ancora tutto da esplorare. Da un lato, i vecchi emigrati lavoratori, turchi, italiani, greci, dall’altra gli ex studenti Erasmus dal Sud

Europa, che dopo la laurea inutile nel loro paese sono ritornati e ora campano di lavori precari tra call center e pizzerie. E infine un

ceto di neoborghesia colta e snob, bio-responsabile con l’auto ibrida che proviene dall’Occidente ricco, americani, canadesi, inglesi,

francesi. Un melting pot in bilico tra neoproletariato etnico e nuovo ceto medio che si è insediato nei quartieri che oggi fanno
tendenza: Neuköln, Kreuzberg e Prenzlauer Berg.

 

Il resto della Germania osserva con rassegnata diffidenza questo esperimento sociale: non è l’immagine che
essa ha di sé, e forse nemmeno quella che vorrebbe dare al mondo, ma sono una certa Europa e America
intellettuale che la vogliono vedere così e la politica tedesca asseconda ed esporta volentieri questo ritratto
inedito della nazione.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.newyorker.com/magazine/2014/12/01/quiet-german
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



