DOPPIOZERO

Rapsodia sull'abbandono

Giorgio Fontana
22 Gennaio 2015

1.

Leggo Lasciars di Franco La Cecla (eleuthera 2014), un bel saggio sull'abbandono in amore e la pervasivita
dellaretorica dell’“amore eterno” nella nostra societa. Che di retorica s tratti e non di realta e testimoniato
dal numero sempre piu alto di rapporti interrotti, divorzi e separazioni. Di fronte a questo piu generale
indebolimento dei legami, sarebbe lecito attendersi — quasi per reazione fisica— una piu generale diminuzione
del dolore che laloro rescissione provoca. E invece non é cosi. Continuiamo a soffrire come cani ogni volta
che ritorniamo soli, o che dobbiamo pronunciare le orribili parole che pongono termine a unarelazione.

Lates centrale di La Ceclaé che non abbiamo rituali consolidati per I'abbandono. Tanto I'innamoramento e
I'amore sembrano codificati secondo narrazioni precise (dal flirt a matrimonio), quanto lafine di tali
sentimenti ci appare ancora del tutto soverchiante. Il risultato: ci si lasciamale. Ci si lascia, anzi, sempre piu
male: perché non avendo a disposizione che accordi rozzi o tecniche imprecise, e con un sovrappiu di
precarieta e varieta di legami cosi tipico dellanostra epoca, il risultato € un oceano di dolore e
incomprensione. Larispostaa riguardo € la consueta, |'equivaente di un'alzata di spalle: quantomeno, cosi
c'eé unarottura netta. Si soffre molto, maallalungaci si fameno male.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/rapsodia-sullabbandono
https://test.doppiozero.com/giorgio-fontana

lasciarsi

i rituali dell’abbandono
nell’era dei social network

Ne siamo sicuri? Rubricare lafine di un amore sotto |a categoria delle catastrofi — e dunque qualcosa di non
prevedibile, di non gestibile, di semplicemente atroce — € il modo migliore per sopravvivervi e andare avanti?
«E singolare», osserva La Cecla, «che una societa come la nostra, che accetta ad altri livelli una certa
razionalita materialista, sia cosi idealistain questioni d'amore».

E in effetti idealistarimane, fino in fondo: fino a punto di non essere, in tal capo, mai giunta allatanto
sospirata modernita. Siamo sviluppatissimi, madentro di noi restiamo ancoralegati all'amore passione
codificato nel XI1 secolo. Con tutte le conseguenze che cio comporta quando termina: in primo luogo, la
tentazione a ridurlo sempre e comunque a una costante individuale. Tu non puoi capirmi!, urliamo all'amico
che ci ascolta— come se il nostro dolore fosse unico. E in un certo senso lo €, manon del tutto.



La Cecla é troppo lucido per proporre delle “soluzioni” al riguardo: si limita a dipingere una fenomenologia
degli abbandoni nella contemporaneita, con uno sguardo da antropologo. Ovvero, con quel minimo di ironia
che consente |'osservazione distaccata ma partecipe di una cultura (lanostra) e il paragone con atre (come
quella Tuareg o nel Mali) che posseggono riti di abbandono collettivi, dove |e code personali sono riassorbite
in una comunita—eil dolore del singolo, per quanto inevitabile, viene stemperato. Paradossalmente, a essere
antiquati in amore siamo proprio noi. Forse un'ottica piu compassionevole verso tale sentimento e la sua
imperfezione — molto lontana dal grande ideal e romantico — potrebbe aiutarci a essere, se hon altro, piu
compassionevoli con noi stessi.

Nelle righe che seguono proverd agiocare un po' con queste idee e cercare di legarle ad altri aspetti della
contemporaneita. L'andamento sara volutamente rapsodico. E un‘avvertenza: |'autore di questo pezzo, come
immagino ogni suo eventuale lettore, ha sperimentato di prima mano e piu volte lamateria qui trattata. Ha
pero cercato di porsi nei suoi riguardi nel modo piu oggettivo possibile —in questo anticipando alcune
riflessioni che dovrebbero far parte di un libretto a venire. Non vogliategliene se ogni tanto si € lasciato
andare o0 e apparso retorico. La delicatezza del tema non lascia scampo a nessuno; figuriamoci alui.

2.

Il sottotitolo del libro di La Cecla—1 rituali dell'abbandono nell'era dei social network — éin reataillusorio.
Di social network si parla pochissimo, e una descrizione piu accurata sarebbe forse e banalmente “nell'era
contemporanea’, 0 “a giorno d'oggi”. E tuttavia, contiene un involontario suggerimento per nuovi sviluppi.

Si dice spesso che slamo bombardati da troppe opinioni: latimeline di Facebook e Twitter, i nostri account su
Gmail o Whatsapp, |0 spazio dei commenti su un quotidiano online — opinioni, opinioni, opinioni altrui a
ogni momento. Ma a me sembra che il digitale abbia veicolato innanzitutto un grande aumento di emozoni
ricevute. Scorrendo qualsiasi social network, a spiazzarmi non é tanto lavarieta di visioni del mondo, bensi il
loro precipitato emotivo. La distanza corporale tende a rendere ogni frase piu radicale di quel che sembra,
I'incomprensione é dietro I'angol o, il rancore non puo sciogliersi in un abbraccio —a piu in un’ematicon.

Lasferadigitale esemplifica con una certa chiarezza la sospensione che viviamo, il mancato equilibrio fra
unavarieta e banalita di emozioni eil peso assoluto che alcune di esse vengono ad acquisire. Riceviamo
centinaia di messaggi, leggiamo centinaiadi parole, siamo coinvolti in decine di conversazioni — e poi una di
queste svetta all'improvviso e ci inchioda come se fossimo ancora tutti Jacopo Ortis.

Unalunga email dalla persona che ci stalasciando. Un lunghissimo messaggio che scriviamo e riscriviamo a
chi noi dobbiamo lasciare. | sentimenti che provocano le parole scritte in rapida successione su un messaggio
non sono meno reali di quelle dette o vergate con pazienzad'atri tempi su carta da lettera. Queste parole
feriscono, hanno un peso enorme, e qualsiasi pretesa di derubricarle sotto la categoria dell'irrealta o del
giovanilismo fallisce completamente nel compito.

Mac'é di pit. E come se assistessimo a un enorme sabotaggio delle parole. Possiamo essere |asciati in ogni
momento con un messaggio: |'assenza fisica dell'altro crea ulteriori malintesi e ci terrorizza. Moltiplica
dunque il bisogno di rassicurazione: scriversi sempre di piu, scriversi di continuo. (A tal riguardo, e per tutti
gli effetti tragicomici che comporta, vedi lariletturadei Frammenti di un discorso amoroso di Roland
Barthes attraverso la comunicazione digitale a curadi Michele Masneri in Amore & Whatsapp). E come
osserva La Cecla sulla scorta di uno studio di Ilana Gershon — The Breakup 2.0, Disconnecting over New
Media — il progressivo porre filtri alla comunicazione emotivatende da un lato ailluderci che la stiamo
semplificando (quanto € meno imbarazzante mollare una personavia sms!), e dall'altro a complicarla ancora



http://www.rivistastudio.com/editoriali/media-innovazione/il-discorso-amoroso-su-whatsapp/
http://www.rivistastudio.com/editoriali/media-innovazione/il-discorso-amoroso-su-whatsapp/

di piu (quanto € mostruoso essere mollati viasms!).

- - -
® » .. - .
7

Di contorno, I'aggressivita della dimensione sociale di tali piattaforme non fa che complicare in modo
paradossal e la questione. Tanta piu mediazione nel privato, tanta pit immediatezza nel pubblico: pensiamo al
semplice atto di mutare il proprio status da”In unarelazione" a"Single". Non s tratta semplicemente di dirlo
con le parole giuste e lentamente agli amici piu fidati. Si tratta di cambiare, con uno switch, l'intera polarita
di una storia— da on a off, senza mediazione, senzatutto quel casino che ci stadietro. Non solo: s tratta di
farlo di fronte a un pubblico molto piu vasto della nostra cerchia di affetti stretti. Del resto, sembra che non
possiamo esimerci dal farlo: le proteste dell'altro — ma come! dici che stiamo ancora insieme! — vibrerebbero
subito sul nostro telefono.

3.

Secondo La Cecla, uno degli aspetti piu sconfortanti dell'abbandono é quello di sentirsi narrati dall'altro
senzapossibilitadi replica. Lastoriaci viene consegnata nel momento in cui siamo lasciati, e non abbiamo
voce in capitolo: anzi, ogni nostro tentativo di chiedere ulteriori spiegazioni (o di fornirne, per riconquistare
['amato) ci conduce direttamente a patetismo: cerchiamo disperatamente di tenere vivo un dialogo che non
esiste.



Per usare laterminologia di John Austin, “Ti lascio” & un enunciato performativo: non ammette repliche,
contiene dentro di sé I'atto stesso — proprio come una condanna o un battesimo. O, in modo ancora piu atroce,
il suo equivaente: “Ti amo”. (Cosi gia Roland Barthes, nei Frammenti: I'io-ti-amo non ha «altro referente
al'infuori del suo proferimento», e dunque non si struttura come frase; sfugge alla semiologiacome alla
linguistica: appartiene in un certo senso piu alla musica).

L'aumento di abbandoni registrato negli ultimi anni e la piu generale brevita delle relazioni rende molto
probabileil rischio di subire tale dolore. Certo, € anche sinonimo di una benvenuta liberta: in luogo di
rapporti fondati sull'abitudine o su convenzioni sociali abbiamo un margine molto pit ampio di scelta; grazie
adio (o meglio, a femminismo e atante lotte sociali), I'idea di passare la vitaintera con una persona che
abbiamo iniziato a detestare non € piu moneta corrente. C'e ancora molto lavoro dafare, ma e un'ottima
notizia.

Non solo: e atrettanto cruciale ricordare che non sempre chi viene lasciato haragione; anzi spesso ha
banalmente torto. Ad esempio si € comportato male, hatradito la persona che oralo pianta, nei casi peggiori
le hamancato di rispetto o I'ha picchiata.

E tuttaviail terrore dell'abbandono, di essere narrati invece che narratori, € sempre li: intatto e se possibile
ancora piu strisciante. In Immagini del disastro, Susan Sontag vede la condizione contemporaneain
equilibrio su un crinale: "Viviamo infatti sotto la minaccia continua di due prospettive egualmente
spaventose, anche se apparentemente opposte: |a banalita ininterrotta e un terrore inconcepibil€e”. In un'ottica
sentimental e potremmo riformulare cosi: viviamo sotto la minaccia continua di essere assolutamente
superflui, o di perdere I'elezione assoluta che ogni tanto ci viene, non sappiamo come, regalata.

Love me or leave me, Regia di Charles Vidor, 1955

4.

Possediamo dunque la massima liberta possibile, una societa abbastanza laica e tutto il tempo del mondo;
possediamo |'ubiquita, la sorveglianza dell'amato e |I'esserne sorvegliati a piacimento; possediamo unagran
varietadi parole, manel contempo ci rendiamo conto che questo vale anche per I'Altro — sempre e in ogni
momento. Secondo Alan Badiou (nel recente Elogio dell'amore, Neri Pozza 2013), |le conseguenze possibili



di questatemperie sono due: 0 s hega l'importanza dell'amore, oppure lo si appiattisce in unaformadi
incontro privo di rischi (di cui il digital dating disimpegnato e perenne € un buon esempio).

C'e pero unaterza soluzione, che € guellaindagata con curiosita da antropologo da La Cecla: caricarlo ancor
piu di aspettative, pensarlo quale idea assoluta come fu per i poeti romantici. Al diffondersi dello scetticismo
€ come se risorgesse un bisogno disperato — tanto piu disperato perché I'oggetto si fa sfuggente — di fede: ea
quale dio rivolgersi, se non a quello che ognuno di noi impara a conoscere dalibri, film, fumetti e serie
televisive fin da bambino?

L a stessa abusatissima parola "precarieta’ deriva pur sempre da prex, precis, preghiera: l'insicurezzaela
fragilitain cui viviamo ci costringe da un lato anon fidarci, ma dall'altro a pregare (il destino, il caso) per
avere un amore piu grande e stabile e meraviglioso di quanto abbiamo mai desiderato; di quanto sia persino
possibile. Esso resta ancora la cosa pit bramata, e provoca le peggiori ferite quando termina.

Amore mio aiutami, Regia di Alberto Sordi, 1969

S.

E allorasi, certo, La Cecla hatutti motivi di augurarsi unarevisione del nostro radicalismo sentimentale, e a
invitarci arivolgere lo sguardo nei confronti degli altri. Quantomeno per evitare di cadere nellatrappola del
solipsismo. In fondo € lo stesso motivo per cui ascoltiamo musica triste quando soffriamo d'amore. Invece di
sollevarci con qualcosadi allegro, precipitiamo piu afondo nelle acque del nostro dolore straziandoci con
Jason Molina, i Joy Division, Leonard Cohen. La ragione é terapeutica: vogliamo, dobbiamo sentirci parte di
qualcosadi piu grande — una comunita di abbandonati. Qual cosa che, per citare ancora La Cecla, «puo



commuoverci manon distruggerci, perché sappiamo di essere accomunati amilioni di atri nelle nostre
storie». E sempre per |o stesso motivo i Frammenti di un discorso amoroso di Barthes sono letti da chiunque
abbia amato o perso I'amore: perché come diceva Tondelli, non sono un manuale d'uso per chi soffre, ma
danno «un respiro pit ampio in cui emettereil vostro rantol o».

Scoprendoci inevitabilmente banali arriviamo a una coscienza piu chiaradi queste dinamiche e non ci
sentiamo piu del tutto soli. Abbiamo dei compagni di sventura, facciamo parte di una grande casistica
consolatoria. E anche questo articolo non € un’ eccezione: rivedendo e ripensando i propri drammi,
acquistano una luce differente, meno cruda.

Matale balsamo ha una portata limitata. La Cecla ne € ben cosciente, eppure io credo che tale limite siaun
po' piu crudele di quanto egli non supponga. A mio avviso laradicalitaintrinseca dell'amore, la sua autentica
dimensione di terrore, non puo essere esorcizzata nemmeno con un cambio di paradigma sociale.

C'e un fondo ostinato che resiste, e resiste con maggior ferocia proprio perchéi nostri tempi sono cosi
apparentemente liberi elaici, cosi privi di strutture fisse. Perché, credo, |'abbandonato non chiede di soffrire
meno. Di medicine e balsami per il dolore non se ne fagranché: no, é proprio il suo dolore atestimoniare la
dignita e la vastita, non senza un aspetto ridicolo, dell'amore che fu. E quindi no, I’ abbandonato non chiede
liberazione dal male. Chiede di riavere cio che ha perduto — I'impossibile, appunto, I'imponderabile: cio che
in tempi dove ogni cosa puo essere quantificata, rifiuta ogni calcolo o ragione.

Cosi comei rituali del lutto (ampiamente codificati) non rendono meno atroce la perdita di una persona cara,
allo stesso modo una piu matura codifica dell’ abbandono avra sempre un eccesso di individualita che sfugge
alle maglie del discorso comunitario — e che anzi lo rifiuta con ogni forza, e non senzaragione. E vero, siamo
parte di una narrazione piu grande, i nostri dolori sono gia stati vissuti e cantati da chiungue, proprio comei
nostri amori; eil tempo farail resto.

Ma rimarra sempre il momento in cui I'individuo torna a casa da solo e da solo tocchera con mano tutto il
peso della propria solitudine: I'atroce senso di colpa per avere ferito I'altro abbandonandolo, o la miseria del
proprio corpo inutile e freddo dopo un abbandono. E in tale momento, come chiunque potra confermarvi,
ogni buona parola e ogni storia passata puo ben recare comprensione e consolazione: ma hon salvezza.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




