DOPPIOZERO

Corndius Castoriadis, la democraziaoltrelacris

Francesco Bellusci
30 Gennaio 2015

I1 21 dicembre 1945, il piroscafo Maratoa, con equipaggio inglese, attraccato al porto del Pireo di Atene,
attende di salpare, con numerosi esuli greci e con centottanta giovani diretti a perfezionare i loro studi in
Francia, grazie ad una borsa dell’“ Ecole francaise d’ Athénes’. | controlli all’imbarco della polizia greca sono
meticolosi e durano tutta la giornata. Uno di loro, nel trambusto, cade aterra con decine di volumi di Zola
tradotti in greco. Si chiama Cornelius Castoriadis e una testimone quattordicenne (intervistata da Frangois
Dosse, che a filosofo ha appena dedicato e dato alle stampe un’ accurata e voluminosa biografia, Castoriadis.
Une vie), che con la sua famiglia prese parte a quel viaggio, racconta: «Lo chiamavano il “trozkista’ eio ho
creduto che volesse dire mostruoso e calvo». Benché abbia solo ventitré anni, infatti, Castoriadis gia dall’ eta
di sedici anni portai segni irreversibili del trauma subito con la morte improvvisa della madre, che gli ha
procurato un’ alopecia precoce ed atre perdite del sistema pilifero. E al termine di sette giorni di viaggio, in
mare ein treno, in compagnia di altri due greci destinati afar parte dell’ intellighenzia francese del secondo
dopoguerra, Kostas Axelos e K ostas Papai oannu, Castoriadis arriva a Parigi carico di unatumultuosa
esperienza politica, sotto la dittatura di Metaxas e, in seguito, sotto |’ occupazione nazista.

Ha militato prima nella sezione giovanile del Partito comunista greco, poi, in polemicacon gli stalinisti di
quel partito, ha aderito all’ Unione comunistainternazionalista, il gruppo trotzkista fondato da Agis Stinas,
col quale resterain contatto per tuttalavita. Laborsadi studio francese e anche un salvacondotto per


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/cornelius-castoriadis-la-democrazia-oltre-la-crisi
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
http://www.editionsladecouverte.fr/catalogue/index-Castoriadis__une_vie-9782707171269.html
http://www.editionsladecouverte.fr/catalogue/index-Castoriadis__une_vie-9782707171269.html

Castoriadis, che e sottratto cosi a pericolo di una vendetta degli stalinisti. Unavoltaa Parigi, dove si
trasferisce definitivamente, s'iscrive allaformazione trotzkista del Partito comunistainternazionalista, dove
conosce Claude Lefort e con il quale, nel gennaio 1949, promuove una scissione per creare un gruppo
autonomo. Troppe sono ormai, infatti, le divergenze anche con gli stessi trozkisti.

E adesso che prende corpo, con il suo apporto, una delle iniziative pitl significative nel panorama politico e
intellettual e della seconda meta del Novecento francese. Mentre gialavora come funzionario all’ Ocse,
Castoriadis, insieme con Claude Lefort e Jean-Francois Lyotard, dal 1949 al 1965, fonda e animail gruppo e
larivista: Socialisme ou Barbarie. Larivista affiancale altre importanti riviste culturali dell’ epoca: Critique,
Esprit, Les Temps Modernes, e si distingue per la critica che compie da sinistraai regimi totalitari, in
particolare al regime staliniano, che atre riviste nell’immediato dopoguerra trattano benevolmente. All’inizio
pero la sua notorieta e circoscritta ai militanti rivoluzionari di vari circoli gauchiste e, solo dopo il “Rapporto
Kruscev” sugli eccessi del terrore staliniano ei fatti di Ungheriadel 1956, esce dalla nicchiadelleriviste
militanti e si rende visibile nel piu ampio dibattito intellettuale, entrando in dialogo anche con Arguments, la
rivistadi Edgar Morin, Roland Barthes, Kostas Axelos, fondata nel dicembre di quell’ anno.

In alcune note di memoria, scritte nel 1989, Lyotard (La Guerre des Algériens. Ecrits 1965-1963) ci
restituisce lamission dellarivista, che e quelladi accompagnare e sostenere le lotte e le agitazioni
rivoluzionarie, senza pretendere di dirigerle, ma di «apportare loro i mezzi per dispiegare la creativita che vi
si esercita, e di prenderne coscienza affinché esse si dirigano da sole».

In lineacon gli orientamenti di fondo dellarivista e con lo pseudonimo di Pierre Chaulieu, Castoriadis
sviluppa sulle sue pagine unates singolare ed eretica, che scandalizzatanto i militanti del P.C.F. quanto i
trotzkisti: il regime russo (lo chiama cosi e mai “sovietico”, perché URSS, egli ripete, contiene quattro bugie,
una per ogni lettera della sigla) non e una societa socialista, né autentica né degenerata, ma instaura un nuovo
rapporto di sfruttamento, quello tra“dirigenti” ed “esecutori”, che anche nell’ Europa occidentale ormai sta
soppiantando il tradizional e antagonismo tra proprietari e lavoratori. Difatti, il regimerusso ei Paesi
capitalistici occidentali sono da considerare varianti di una emergente societa burocratica, di un “capitalismo
burocratico”, con la differenza che nel primo i dirigenti sono anche detentori dei mezzi di coercizione e del
terrore, mentre nei secondi |a burocratizzazione nell’industria, nello Stato, nella cultura, trovail suo rovescio
complementare in un processo di “privatizzazione degli individui” e in un assorbimento progressivo dei
conflitti sociali.

Nei quaranta numeri di SoB, Castoriadis approfondisce la critica dello stalinismo, del trotzkismo, del
leninismo e, infine, del marxismo. Lacriticadi quest’ ultimo si conclude con una sentenza di condanna senza
appello, che non consente alcun possibile ritorno alo “spirito vero” di Marx. Per Castoriadis € chiaro, infatti,
ormai che letrasformazioni in atto ad Est e ad Ovest dell’ Europa impongono di abbandonare I’ armamentario
concettuale del marxismo, di cui non reggono piu né lateoria economica né il materialismo storico (proprio
mentre Sartre |o considera, invece, ancora “lafilosofiainsuperabile del nostro tempo”), e di mantenere

I’ esigenza rivoluzionaria, ripensandone, coerentemente con quell’ abbandono, i presupposti teorici e la prass
che ladovraincarnare. Facendo un primo bilancio dell’ elaborazione e dell’ esperienza politica di questi anni,
ameta degli anni Sessanta scrivera: «Partiti dal marxismo rivoluzionario, siamo arrivati a punto in cui era
necessario scegliere trarestare marxisti e restare rivoluzionari».


http://www.editions-galilee.fr/f/index.php?sp=liv&livre_id=2947

Fino a quella data, ci sono appunti, note, scritti inediti, che saranno pubblicati postumi, nei quali Castoriadis,
adifferenzadi Marx e di gran parte della“filosofia ereditata’ che cadono nella trappola della metafisica
razionalista, del determinismo o del finalismo, tenta di spiegare le nozioni di “storicita” edi “societd’ in
termini di indeterminatezza, di aperturaverso I’ alterita e lanovita, di creazione di forme inattese e
irriducibili, e le fonde in un unico ambito “ sociale-storico” dell’ essere, per indicare nella societa unarealta
fattaeche s fa, istituita e che s istituisce. Ci sono, poi, i testi politici che pubblicasullarivistadi SoB, nel
quali, per tappe successive, dopo la proposta di superamento della societa burocratica con la“ gestione
operaid’ del potere e della produzione mediante consigli autonomi di lavoratori, Castoriadis perviene, a di
fuori della cornice marxista, ad un concetto di prassi rivoluzionaria ancora piu ampio. Castoriadis laintende
oracomeil processo di auto-emancipazione degli uomini, che dirigono coscientemente da sé la propria vita,
rapportandosi in modo nuovo e riflessivo alle proprieistituzioni. Questi uomini sono i soggetti attivi di una
societa che s auto-istituisce in modo esplicito e permanente, ovvero di una societa autonoma.


http://www.seuil.com/livre-9782020932257.htm

E cosi Castoriadis mette gia a punto quella distinzione tra “autonomia’ e “eteronomia’, che costituirail perno
di tutto il suo pensiero filosofico e politico insieme. Una societa cessa di essere eteronoma, auto-alienata, nel
momento in cui riconosce in se stessal’ origine delle sue leggi e istituzioni e non pit in unafonte extra-
sociale o trascendente, come la volonta degli dei o laLeggerivelatadi Dio (le prime societa eteronome sono
sempre religiose), o latradizione degli antenati o una legge storica e naturale, di cui diventano “guardiani”
caste, élites o nomenclature di partito, o, arrivando ad oggi, |a tecno-scienza autonomizzata.

A questo punto, il “progetto rivoluzionario” si pud concretizzare agli occhi di Castoriadis solo attraverso un
regime democratico inteso in modo radicale. Una posizione che accentua a partire dagli anni Settanta. Ma



guesti sono anni che oscillano tra nuove pulsioni ideologiche, ritorni al’ ortodossia marxista e critiche
decostruzioniste del logocentrismo e delle “colpe” dell’ Occidente, dove difficilmente puo trovare larga eco
un progetto che punta a delineare un’ equivalenzaineditatra“ socialismo”, “ societa autonoma’ e
“democrazia’ e ariscoprire laforza sovversiva dell’ universo sociale-storico greco-occidentale. 1l prezzo che
Castoriadis paga e quello di ritrovarsi negli anni avvenire ai margini della French Theory e dei suoi esponenti
pit in vistacome Derrida, Foucault o Deleuze.

Eppure, proprio perché larivoluzione non era piu da intendere come rivoluzione economica o politica,
appannaggio di unaclasse o di un’ organizzazione, main un senso sociale globale, in uno scritto del 1964,
intitolato Recommencer la révolution, Castoriadis aveva visto un possibile vettore della suaidea di
rivoluzione nellarivolta giovanile. E larivolta puntual mente e fragorosamente esplode in Francia, nel
Maggio 1968. E un evento sismico anche per |’ establishment intellettual e francese, perché mette
improvvisamente in crisi I’ egemonia culturale e accademica dello strutturalismo e daragione alle voci
rimaste fuori da quel coro come quelle di Cornelius Castoriadis e di Edgar Morin. Negli anni
immediatamente precedenti, la nouvelle vague strutturalista e post-strutturalista aveva parlato di individui
plasmati e destinati ad essere messi sotto scacco dai dispositivi del potere e del linguaggio, aveva osservato la
storia e la societa sotto il peso delle catene delle strutture. Ora quel movimento studentesco, secondo
Castoriadis, € laprova di una societa che, se da un lato disciplina e assoggetta, dall’ altro, si riappropriadella
suaforzaistituente e auto-creativa e si trasforma. Insomma, le “ strutture non scendono in piazza’, mala
storiadegli uomini vi puo fare imprevedibilmente irruzione: in quell’ anno cruciale, Castoriadis trova
conferme alle intuizioni ontologiche e politiche che sta elaborando, dopo il rifiuto del marxismo e di ogni
determinismo storico.

«Cio cheil Maggio ‘68 e gli altri movimenti degli anni Sessanta hanno mostrato e stata la persistenzaela
potenza dell’ aspirazione all’ autonomia», commentera, sulle pagine di Pouvoirs, adistanzadi quas vent’ anni,
ripensando a quell’ anno e alle barricate studentesche. E sull’ onda di quegli eventi ladomanda di Castoriadis
diventa appunto: quando e potuta emergere nella storia I’idea di autonomia? In quali pratiche, istituzoni
sociali, ha trovato espressione? E, piu in generale, perché ci sono leistituzioni, la societa, enonil nulla? E
come sempre la postain gioco e politica, perché si tratta di delucidare genesi storica, il senso del progetto di
autonomia, per misurarneil lascito ereditario nel mondo contemporaneo, rilevarne le minacce di riflusso,
ricostruirne I’ orizzonte ideale e il contesto di origine. Castoriadis risale cosi a quelle “creazioni” storiche che
lo hanno inaugurato e ripreso nel corso della storia occidentale: 1a democrazia ateniese, innanzitutto, resa
possibile dalla nascita congiunta della “filosofia” e della“politica’, accomunate da un atteggiamento
interrogante e critico nei confronti dellatradizione e delle leggi stabilite; poi, in Europa occidentale, la
nascitadei Comuni borghesi, il Rinascimento, la Riforma, I’ eta dei Lumi, le rivoluzioni politiche del
Settecento e dell’ Ottocento, |e lotte del movimento operaio. Il progetto di autonomia €, dunque, una
creazione sociale-storica dell’ Occidente che trovail suo “germe” nella Greciatral’ VIl eil V secoloa. C. e
ricompare nel ciclo storico della modernita euro-occidentale, costruendosi lungo I’ asse di precisi “significati
immaginari centrali”.

Castoriadis rimodula “idee madri”, categorie, lessico, spettro analitico: quello che negli scritti militanti di

SoB chiamava “autonomia e creativita delle masse” oral’ avrebbe chiamato I’ irruzione dell’immaginario
sociale che pone significati eistituzioni in grado di fissarli, sostenerli, animarli. L’ immaginazione,
I"immaginario radicale, € veramente a potere, per Castoriadis, anzi € la potenza fondamentale che operanella
storia, nella societa, nella psiche umana.



L’ esito di questo imponente lavoro e riassestamento teorico, che pero era gia sotterraneo a periodo militante
di SoB, e ancheil primo e piu consistente approdo del suo “labirinto” filosofico, a crocevia di ontologia,
sociologia, teoria politica, psicanalisi: L’ Institution imaginaire de la société, pubblicato nel 1975 e
finalmente con il suo nome, dopo aver utilizzato fino ad allora sempre pseudonimi, tranne che per un articolo
scritto per unarivistafreudiana di nicchia, L’ Inconscient, nell’ ottobre del 1968.

ph. Gilles Caron, Maggio parigino, 1968

In quello che rimane la sua summacteorica e uno dei capolavori del Novecento, Castoriadis spiega che la
societacreai significati e leistituzioni (incluso un certo individuo o “tipo antropologico”) che latengono
insieme, in forzadi un immaginario istituente, collettivo e anonimo, che si radica nelle risorse immaginative
dellapsiche individuale, sorgente di rappresentazioni, desideri, investimenti affettivi, in una parola, di cio che
fasenso per gli uomini, elo fa senza obbedire esclusivamente alla necessita di soddisfare bisogni vitali o ad
automatismi istintuali, di cui I’uomo é peraltro carente rispetto ad altri viventi (d' altronde, perché a un certo
punto decidiamo di seppellirei morti a differenza degli animali o di costruire chiese e non solo case?, si
chiede Castoriadis). Ecco perché giada dieci anni, dopo I’ abbandono del marxismo, Castoriadis ha accordato
un posto centrale a Freud, alla psicanalisi, hadeciso di frequentare dal 1964 | “Ecole freudienne” di Lacan,
fino agiungere ala decisione piu drastica di lasciare, dal 1970, i panni di economista dell’ Ocse, dove é stato
da poco nominato direttore dell’“ Area statistiche e bilanci nazionali”, ed indossare quelli professionali dello
psicanalista.

Ma con Lacan, nel volgere di pochi anni, arriva anche larottura. Castoriadis cerca nella politica,

nell’ educazione, nella psicanalisi, la possibilita di concretizzare un agire autonomo, libero, creativo. Nella
misurain cui aiutal’individuo a divenire un soggetto capace di un rapporto attivo e riflessivo con i suoi
desideri el’inconscio, secondo I’ adagio freudiano: “Dov’ eI’ Es, deve divenirel’l0”, secondo Castoriadis, la
psicanalisi fa parte della stessa corrente sociale-storica che, con lafilosofia e la democrazia, ha generato e


http://www.seuil.com/livre-9782020365628.htm

alimentato il progetto dell’ emancipazione e dell’ autonomia. Ecco perchéil suo “ritorno a Freud” non pud
collimare con quello dei lacaniani, per i quali il soggetto vive in un’alienazione permanente eil desiderio ela
spiadi unastrutturale “mancanza-a-essere’. |l distacco da Lacan maturanel 1967, anno in cui aderisce ai
“dissidenti” del Quarto Gruppo, promosso dalla psicanalistadi origine italiana e sua nuova compagna, Piera
Aulagnier, e culmina nel j’ accuse sarcastico contro il settarismo della scuolalacanianael’idolatria che
circonda il maestro-fondatore, nell’ aprile 1977, sulle pagine dellarivista Topique (E. Roudinesco, Jacques
Lacan. Profilo di una vita, storia di un sistema di pensiero).

Nondimeno, Castoriadis non cessera di ribadire che nessuna padronanza di &, nessuna societa trasparente,
bisogna attendersi dalla psicanalisi o dalla politicaintesa come |’ autogoverno del demos, masolo il controllo
di tutto cio che é controllabile, la decisione su tutto cio che & decidibile, il pensiero di tutto cid che e
pensabile, nella consapevol ezza che viviamo sul Caos, sull’ Abisso, sul Senza-Fondo, e che noi stessi siamo
Caos e Abisso, che é dunqueillusorial’ideadi poter padroneggiare alcunché e che «niente e nessuno,
neanche la democrazia, puo proteggere I’ umanita dalla sua propriafollia» (Relativismo e democrazia.
Dibattito con il MAUSS).

E dopo I’ uscita del suo capolavoro, antichita e mondo contemporaneo, democrazia greca ed Europa moderna,
diventano i poli della suariflessione, dei suoi saggi e dei suoi interventi politici, che confezionera, man
mano, nei cinque volumi intitolati Les carrefours du labyrinthe, perché il labirinto, e non I’ uscita dalla
caverna, el tragitto che attende un pensiero che rimane aperto, interrogativo, che non si chiude in una
“teorid’, che riduce la pratica ad una sua applicazione e conduce alla mostruosa idea dell’ “ortodossia’.
Grecia antica e Occidente contemporaneo sono meglio ancorai termini di una comparazione che Castoriadis,
dalafine degli anni Settanta, effettua insistentemente, in maniera esplicita o implicita, non certo per
idealizzare | antica polis o farne un paradigma peraltro improponibile per |’ oggi, bensi mosso dalla
preoccupazione di conoscereil destino di cio chelegai duetermini: il progetto di autonomia.


http://www.raffaellocortina.it/index.php?route=product/product&product_id=253
http://www.raffaellocortina.it/index.php?route=product/product&product_id=253
http://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idaut=19&idlib=274
http://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idaut=19&idlib=274

AR

A
A

Dezallier

d'Argenville, Labirinto, 1709

Gli anni Ottanta si aprono cosi con un saggio monumentale sulle radici greche del progetto di autonomiae
sulla sua concretizzazione politica nel regime democratico (La polis greca e la creazione della democrazia,
in: L’enigma del soggetto. L’'immaginario e le istituzioni), perché «e proprio in Grecia che troviamo il primo
esempio d’ una societa che delibera esplicitamente attorno alle sue leggi e che cambia queste leggi, mentre
altrove le leggi sono ereditate dagli antenati, o donate dagli déi, se non dal Solo Vero Dio, manon sono
poste, cioé create, dagli uomini in seguito a un confronto e a una discussione collettiva sulle buone e sulle
cattive leggi». Castoriadis avvia contestualmente, nellanuova veste di direttore di ricercadell’ EHESS di
Parigi, un ampio lavoro di ricerca sul mondo greco, omerico, presocratico e classico, condotto in un ciclo
decennale di seminari, acui cominciaafare da contrappunto unarequisitoria contro lacrisi in atto

dell’ Occidente, che, in una prospettivadi lungo periodo, egli vede piombare in una fase di
“decomposizione”, di “sfacelo”, alivello economico, politico, culturale, e nel vortice di un’“insignificanza’
crescente.

Doverisiedono le ragioni profonde di questa crisi?

Castoriadis articola una risposta che e anche una polemicaindiretta e una visione aternativa a quella dei
fautori del postmoderno, che considerano irreversibilmente al tramonto la modernitaei suoi “grandi

racconti” di emancipazione. Per circa due secoli, dal 1750 a 1950, la modernita occidentale € segnata dalla
coesistenza, latensione e il compromesso di due “significati immaginari centrali” antinomici, da cui sono
derivati altri significati sociali, valori, istituzioni: I’autonomia, cioe |I’ideadi un’interrogazione permanente su
finalitae mezzi, di un agire orientato allaliberta, daun lato, eil capitalismo, cioé|’idea di un’ espansione
illimitata del dominio razionale, prima circoscritto alle forze produttive, poi esteso a controllo totale dei dati
fisici, biologici, sociali, culturali, dall’ atro lato.


http://www.edizionidedalo.it/site/collane-scheda-libro.php?products_id=2395

Ora, sempre secondo Castoriadis, a partire dalla seconda meta del XX secolo, I’ equilibrio frale due
componenti si rompe: I’autonomia “arretra’ afavore della predominanza e invadenza del capitalismo, fatta
eccezione per i movimenti giovanili e le lotte delle minoranze negli anni Sessanta, che restano I’ ultima
“flammata’ dei movimenti cominciati con |’ epocadei Lumi. Ne emerge un quadro, nel quale, con un
pessimismo lucido mamai rassegnato, Castoriadis vede avvilupparsi e denunciare il nodo gordiano di
tendenze perverse che si rafforzano a vicenda, che erodono le condizioni di sopravvivenzadel progetto di
autonomia individuale e sociale e che, da questo momento in poi, non smettera di denunciare: la
ramificazionein tutti i settori sociali del modello gerarchico-burocratico dell’impresa capitalistica; I’ apatiae
la disaffezione generalizzata per la politica; I’ attitudine a conformismo generalizzato; lafuganel
consumismo e nel privato; I’ asservimento alle oligarchie burocratiche, manageriali e finanziarie;

I” evanescenza del conflitto politico e ideologico che tende ad opacizzare le differenze tra destra e sinistra.

Cosi, nell’ ultimo scorcio del “secolo breve”, il filosofo della creazione, dell’immaginario, dell’ autonomia,
come e ormai noto siaalle universitadi tutto il mondo che lo invitano, sia alla galassia massmediatica che lo
interpella, non fa mancare la suavoce, lasuaanalisi puntuale, il suo punto di vista controcorrente sui
passaggi cruciali di fine secolo. Non si sottrae al kairos dell’ evento, che impone di dire, di fare qualcosa, di
scegliere. Se oggi lasuafigura e oggetto di una riscoperta, innanzitutto in Francia, € proprio perché questo
erede moderno di quel temperamento degli Ateniesi, presso i quali lariflessione non inibival’ azione, come
orgogliosamente spiegava Pericle nella memorabile Orazione funebre, ha saputo cogliere del Novecento,
come pochi, i problemi e le annesse poste in gioco che avrebbe consegnato a X X1 secolo, offrendoci, nello
stesso tempo, un orizzonte critico nel quale continuare a pensarli e affrontarli.

All’indomani del crollo del Muro di Berlino e del collasso del regime sovietico, Castoriadis, che ha
preconizzato I’ implosione di quel regime a dispetto di quanti o hanno visto fragile ma granitico, non s
gongola delle conferme ricevute dalla storia, e, pur confermando I’ obsolescenza delleidee di Marx ele
mostruosita del leninismo, in un articolo scritto per Le Monde nell’ aprile del 1990, esterna la sua
preoccupazione per I’ avvento del nuovo dogma “neoliberale” e ribadisce che «non & perché non si pud dare
una societa senza produzione e consumo che queste devono essere erette afini ultimi dell’ esistenzax». E
all’amico di unavita, Edgar Morin, che, sull’onda di quegli avvenimenti eccezionali, scrive nel suo instant
book che lafine delleillusioni non deve privarci della speranza, Castoriadis risponde: «... io direi cheil
problema é di sapere selafinedelleillusioni ci privaanche dellavolontadi agire. Non e la stessa cosa. 10
non ho nessuna sorta di simpatia filosofica per il termine speranza. Sono greco eil Greco sachenonc’'é
niente da sperare, il che non gli impediva di agire ed e per questo che gli antichi Greci hanno agito in maniera
straordinaria. Agire nello spazio pubblico o privato-pubblico. Agivano precisamente perché sapevano che cio
che dobbiamo fare, € ora, si giudicaora. Non ci s puo rifugiare nelle speranze».


http://www.seuil.com/livre-9782020217354.htm
http://www.seuil.com/livre-9782020217354.htm

E il giudizio di Castoriadis e sempre netto, senzaambiguita, eil giudizio di chi rende conto di cio che pensae
dice. In un dibattito con Morin, che appare sulle colonne di Le Monde nel marzo 1991, deploralaprima
guerra del Golfo appenaterminata e prevede che essa risospingera il mondo musulmano ancoradi pit verso

il passato, lareligione, I'integralismo, tanto piu che I’ |slam ha davanti a s€ un Occidente, che é si stato
capace di arrivare aseparareil religioso dal politico, dopo lotte plurisecolari, ma che adesso «vive solo
divorando la sua eredita e solo nella spinta verso la nuda ricchezza e la nuda potenza» e che «agli Arabi dice
pit 0 meno: gettate il Corano e comprate i videoclip di Madonna». E a proposito del mantra heideggeriano
sulla“fine dellafilosofia’, ripreso e amplificato dalle “ retoriche decostruzioniste e postmoderniste”, sintomo,
agli occhi di Castoriadis, di unacrisi culturale dell’ Occidente speculare a quella politica, egli ricordava, gia
nel 1986, di fronte alla platea degli studenti della Goethe Universitét di Francoforte, che é illegittimo ridurre
tutta la filosofia occidental e a metafisica o ontoteol ogia, che essa € nata gemella della democrazia per
rispondere alle domande: “che cosa dobbiamo pensare?’ , "che cosa dobbiamo fare?’, non alla domanda “che
cos el’essere?’ e che, quindi, «lafine dellafilosofia significherebbe né piu né meno lafine della liberta». E
ad incuriosirei giornali, le riviste e le emittenti radiofoniche che lo intervistano e soprattutto il suo giudizio
implacabile sullo stato di salute delle democrazie contemporanee, che, a suo avviso, meritano piu
propriamente il nome di “oligarchialiberale’. Risultata dal compromesso trail capitalismo e le lotte per

I” autonomia, le due correnti della modernita, essa corrisponde, secondo Castoriadis, a regime politico reale
vigente nell’ Europa di fine secolo, poiché la sovranita del popolo non vi e pienamente realizzata matende ad
essere confiscata dalle lobby economiche e da partiti burocratizzati, come accade in quella che Colin Crouch
(Postdemocrazia) chiamera“ postdemocrazid’, qualche anno piu avanti.

Il rischio di una disoccupazione crescente nel Paesi industrializzati; la minaccia permanente di un crollo del
sistema monetario e finanziario internazionale; la prospettivainevitabile di una catastrofe ecologica, se
I’'immaginario collettivo sara pienamente colonizzato dai valori pseudo-razionali dell’ accumulazione e del
consumo illimitati, senzail contrasto dei valori dell’ autonomia, dell’ autolimitazione e della democrazia:
questi sono i gridi di allarme che, negli ultimi anni della sua vita, Castoriadis lancia quasi profeticamente,
non senzatratteggiare il rovescio di soluzioni e aternative possibili. Alcuni, subito dopo la sua morte, non


http://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788842076728

tarderanno ariprenderle, come, ad esempio, Serge Latouche (Castoriadis. L’ autonomia radicale), con la
proposta di attuare strategie per una decrescita e decolonizzare I'immaginario sociale, o Edgar Morin, (La
via. Per I’awenire dell’ umanitd), con la propostadi ampliare le modalita di democrazia partecipativa ai
livelli locali, oil suo alievo Pierre Lévy (Cyberdemocrazia), con I’ esame delle potenzialita e dei principi
etici di una“democraziadigitale’, anchein un’ otticadi superamento della*® democrazia rappresentativa’, che
Castoriadis considerera sempre una contraddizione in termini.

Se con I’amico e poeta Octavio Paz (Finestra sul Caos. Scritti su arte e societd) condivide il disagio nel
confronti di un mondo sempre piu nichilista e dominato dal desiderio vuoto e compulsivo di consumare,
Castoriadis sa anche riconoscere che ci sono zone di resistenza nell’ Occidente, cosi come fuori

dall’ Occidente, nelle societa eteronome (totalitarie o teocratiche), qui e la pare germogliare e attrarre il
progetto greco-occidentale dell’ autonomia. 11 filosofo greco-francese € convinto che la democrazia non solo €
nata, circa due millenni e mezzo fa, dalla comparsa (creazione) di due desideri fondamentali e indissociabili,
comeil desiderio di veritaeil desiderio di liberta e giustizia, ma che € ancora oggi inconcepibile al di fuori di
echesoloinforzadi essi, nellamisurain cui possono fare senso per altri soggetti e altre culture, essae
esportabile a di fuori dell”’ universo occidentale.

Se ci mettiamo allaricercadi un riscontro piu recente alle intuizioni di questo Greco moderno, che Morin
definivaun “Titano dello spirito”, non troviamo forse il movimento di Occupy Wall Street, con larimessain
discussione del carattere centrale dell’ economia, o la cosiddetta“ primavera araba’ o larecentissima
“rivoluzione degli ombrelli” dei ragazzi di Hong Kong, atestimoniare, a di ladei loro sbocchi istituzionali
carenti o incerti, I’ effettivita e laforza sovversiva del valore dell’ autonomia e degli ideali democratici?
D’atronde, Castoriadis non s stanca di ripeterlo, sono questi valori che hanno reso la cultura occidentale,
unica al mondo, capace di mettersi in discussione, di riconoscere la suarelativitain mezzo alle altre culture,
di accettare la sfida dell’ integrazione multietnica.

Il pensiero filosofico e politico di Castoriadis rivela allora un’inaspettata attualita per comprendere le
contraddizioni e le impasse del nostro tempo e indica unaviaoltre lacrisi, dopo lafine delle illusioni:
risvegliarsi dal letargo, ritrovare il progetto dell’ autonomiaindividuale e sociale, il progetto democratico,
come la specificita politica dell’ Occidente, reinventarlo, ma, soprattutto, sceglierlo di nuovo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.jacabook.it/ricerca/main-aut.htm
http://www.raffaellocortina.it/la-via
http://www.raffaellocortina.it/la-via
http://voltimimesisedizioni.blogspot.it/2008/04/pierre-levy-cyberdemocrazia.html
http://www.eleuthera.it/scheda_libro.php?idlib=224
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




