DOPPIOZERO

(L edifficolta ddl) trasfor mare un lamento in danza

Federico Zappino
11 Febbraio 2015

Nelle pagine finali del suo corpo a corpo con acuni frammenti di Hegel — il Systemfragment von 1800 (
Frammento di sistema del 1800) e un piccolo testo dal titolo Liebe (Amore), cheil filosofo tedesco compose
in un qualche momento intorno ai trent’ anni —, Judith Butler, che da sempre si definisce «perversamente
hegeliana», si sofferma su un passo che hail pregio di essere oscuro e, aun tempo, il difetto di sporgereil
testo sull’ abisso; un passo la cui irruzione, nell’ originale hegeliano, viene presentata da Butler come un
autentico «cambiamento di tono», come «un’ aternativa» rispetto al modo in cui, fino aquel momento, s
sono succeduti uno dopo I’ atro gli argomenti. Nelle riflessioni conclusive del Frammento di sistema, S
legge, Hegel — «curiosamente» — «si richiama alla danza»: «la danza», commenta Butler, «sembra dare un
significato concreto al’idea di unalegge vivificata e vivificante» — «la danza manifesta, infatti, quel
momento in cui i corpi prendono vitain un modo che, certo, segue delle regole, manon si conforma
precisamente a qual che legge». Questaimmagine della danza— o, meglio, questo sbrégo, liberatore, sulla
scenadel corpi in relazione, che danzano — sembra consentire a Hegel di riprendere arespirare, di
approssimarsi a unaviad’ uscita dalle varie impasse concettuali nelle quali si e dovuto imbattere nel
momento in cui ha deciso di intraprendere la propria meditazione sull’ amore — o, sarebbe piu corretto dire,
nel momento in cui si € trovato a sondare fino in fondo «che cosa mantiene in vita cio che nell’ amore &

vivente».


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/le-difficolta-del-trasformare-un-lamento-in-danza
https://test.doppiozero.com/federico-zappino

Sondare cio che «mantiene in vita cio che nell’ amore € vivente» equivale ameditare sull’ amore? S tratta di
due cose interscambiabili? L’ interesse di Hegel, in effetti, non sembra essere orientato alla comprensione
dell’ essenza dell’ amore («in seiner innersten Natur»). 1l filosofo, a contrario, sembra aver gia sgomberato il
pensatoio da ogni intento astratto: Hegel, scrive Butler, «<non ci dice niente sull’ essenza dell’ amore in ogni
tempo», «maci parlasolo di come é costituital’ essenza dell’ amore nelle condizioni di un sacrificio
obbligato». E tuttavia, ¢’ e sempre qualcosa che sfugge a controllo, al resoconto cosciente che si tentadi dare
del fenomeno amoroso: il filosofo, analizza la sua commentatrice, nei brevi frammenti in cui i registri ele
proposizioni si accavallano, i punti di vista soggettivi si tradiscono, e le dichiarative iniziali infine tornano
indietro o svaniscono, «compie un capovolgimento che appartiene a tema quanto alla sua esposizione». Al
punto che se Hegel ¢ci comunica qualcosa, involontariamente, sull’ essenza dell’ amore, € che esso

ereversibile, o che esso stesso si capovolge, e noi dobbiamo trovare un modo di scrivere che riconosca e
spieghi questa reversibilita. La modalita di presentazione deve conformarsi alle esigenze di cio che viene
presentato; cio che” &, per essere, richiede la sua presentazione. Detto in altri termini, la presentazione
dell’amore € uno sviluppo o un’ elaborazione temporale dell’ oggetto dell’ amore; quindi non possiamo
distinguer e esattamente |’ amor e stesso come oggetto, tema o problema, dalla sua presentazione (cio non
vuol dire chel’ oggetto possa essere ridotto al modo in cui viene presentato, ma che I’ oggetto diviene
accessibile solo tramite questa presentazione).

Questo perché, continua Butler, in un moto quasi benjaminano,



I”amore non puo rimanere un sentimento muto ed interiore, ma richiede in qualche modo la sua
presentazione. Con questo non intendo dire che ogni amore, per qualificarsi come tale, debba essere
dichiarato o confessato, ma solo che[...] I’amore deve [poters sviluppare] nel tempo; deve assumere una
certa forma o figura che non puo essere limitata a una sola proposizione. Ci deve essere una specie di
catena di proposizioni dichiarative e interrogative, che non solo registri una crescente sicurezza e poi il suo
disfarsi, ma dia anche I’awio a impreviste forme di conclusione[...]. Allafine, il fenomeno dell’amore, non
importa quanto muto o dichiarato, quanto interiore o esteriore, ha una sua propria logica — una logica che
si dispiega o s sviluppa nel tempo e che, come vedremo, non fiorisce mai effettivamente in una forma
definitiva.

Se dunque cio che di essenziale vi e nell’ amore consiste nella sua «presentazione», nella sua restituzione
tortuosa, e processuale, a quel «fuori» dacui proviene —tale movimento estatico irromperebbe forse solo
indirettamente, a dispetto di ogni intento cosciente? In Hegel, I’ esigenza dichiarata di analizzare il fenomeno
dell’amore nella sua forma— potremmo dire — «immanente», cosi come si da nelle condizioni di un
«sacrificio obbligato», e non in ogni tempo, 1o porta arifuggire ogni possibile rifugio nella trascendenza; ma
guesto non rende meno problematicala suariflessione. Hegel, nel richiamars alla «danza», per quanto non
riesca a padroneggiare 0 a gestire totalmente la sua propria scrittura, sta forse manifestando il desiderio di
invocare unaforma sociale dell’ amore che siain grado di render conto di questo movimento, di questi
«rivolgimenti» — che sia dungue in grado di mantenere un qualche rapporto critico e trasformativo con la
«legge»? E un’ atra sarebbe la domanda, piu contemporanea, da sottoporre al dettato hegeliano — dal quale,
tuttavia, non riceveremo risposte immediate: se |’ amore deve trasformarsi in danza, aggirando quella staticita,
quell’immobilismo, a cui é sacrificato, significa che esso puo preesistere ai suoi schemi di intelligibilita, alle
sue forme sociali — che proprio Butler ha cosi contribuito a mettere a fuoco con le lenti dell’ eteronormativita,
della norma monogamica, del validismo ecc. —, e che a contempo puo eccederli?

Lei disse s, regia Maria Pecchiali, 2014



«Nelle circostanze di un sacrificio obbligato», st domanda Butler, «quale vita affettiva e possibile per gli
individui 2. Questo «sacrificio obbligato» e cid che consente a Hegel di stabilire una distinzione
fondamentale tra I’ amore inteso come filantropia, come essenza del messaggio di Cristo (che Hegel analizza
in maniera piu approfondita altrove, nel coevo Lo spirito del cristianesimo e il suo destino), e l’amore,
invece, come «relazione vivente tra eguali in potenza» — come «luogo» in cui «si trovala vita stessa come
unaduplicazione di se stessa e come sua unita». Hegel ci chiede di fare uno sforzo immaginativo, ssmileacio
che fannoi filosofi contrattualisti, quando ci chiedono di immaginare uno «stato di natura» privo di leggi.
Egli ci esorta qui a pensare alle prime comunitacristiane, in cui il fondamento etico del messaggio
evangelico, quell’ amore filantropico «che si deve estendere a tutti, anche a coloro di cui niente si sa», «con
cui non si € in nessunarelazione», impone agli individui di sacrificare «ogni oggetto» in favore del «bene
comune». In tale circostanza, secondo Hegel, I’amore si realizzerebbe nei termini di «un ideale non
soddisfatto», ambiguamente egualitario, perché in seno a esso st manterrebbe inalterata la coscienza di un
«padrone» e di un «servox. Inteso in questi termini, dunque, I’amore cristiano lavora al servizio di una
produzione costante della scissione tra soggetto e oggetto, ostacolando paradossalmente proprio «lavita
stessa, come duplicazione di se stessa e come sua unita» — ossia quel sentimento «in cui il vivente senteil
vivente», in cui I'ideadi «unita» € ben lungi dall’ essere una meccanica giustapposizione di parti.

L’ affermazione di questo paradigma etico e sociale sacrificale si ripercuote direttamente sulla «vita
affettiva», impregnandola di un’irrisolta «oggettivita». Se lareligione, come condizione di appartenenza ala
comunita, richiede agli individui di privarsi dei propri «oggetti», costringendoli a viverein un mondo di
«oggetti morti», gli individui sono privati anche di «unarelazione vivente con gli oggetti» — potremmo dire,
di unarelazione di «uso». In tale condizione di consumo, gli individui continuerebbero avivere, e ad amare,
rapportandosi a una serie di oggetti e instaurando una «relazione vitale con cio che € morto»: «gli oggetti
morti, infatti, costituiscono |’ altro termine di unarelazione d’ amore». Nelle condizioni di questo sacrificio, in
ogni caso, la proprieta non € annullata, bensi prodotta: essa consiste, in senso proprio, nell’idiozia (dal greco
idion, «ci0 che e proprio»), per cui ciascuno vive attaccato ai propri oggetti, e li custodisce imperiosamente,
coni quali pero larelazione vivente, che deriva dall’ uso, € perduta e subordinata a una relazione mortifera,
inerente il mero consumo, la mera disposizione egotistica. E nelle condizioni di questo sacrificio non e
annullato nemmeno |’ amore: «esso assume piuttosto una nuova forma», commenta Butler,

si potrebbe persino sostenere che I’ amore assume una specifica forma storica. Chi vivein una tale
configurazione non ha solo perso il mondo degli oggetti ma continua ad amare qualcosa che, per lui, &
diventato morto; allo stesso tempo, confida nel fatto che la sua perdita verra compensata, che raggiungera
una qualche eternita, o infinita, e allora sara libero da tutta la materia.

Se nelle condizioni di questo sacrificio «la materia» deve essere messa fuori gioco, deve diventare «morta»,
alloraamorire & anche la «materia corporea». Sel’individuo perde e continua ad amare la propria materialita
corporea ormai morta, egli diviene morto a se stesso — proprio nel restare aggrappato, «melanconicamente», a
guella propria materialita con cui non ha piu unarelazione vivente, maalla quale non puo rinunciare, poiché
su di essa e inevitabilmente schiacciato: «cio che per lui € morto &, nel contempo, il presupposto del suo
vivere». L’amore, cosi come si manifestain seno a questo «supplizio», € dunqueintriso di quellaresistenza
che s oppone al’ «unificazione» tra soggetto e oggetto: € innanzitutto il corpo, vissuto ora come una
proprieta con cui s ha unarelazione mortifera, a ostacolarla.



Doré, Paolo e Francesca

Seil sacrificio produce varie forme di morte — dellarelazione vivente tragli individui, sostituita da relazioni
di dominio, cosi come di unarelazione vitale con la propria materialita, lacerata dalla paradossale
compresenza di automortificazione e di narcisismo —; seil sacrificio assurge dunque a «pratica sociale per culi
I’omicidio ol suicidio e stato trasformato in principio strutturale», cio significa che il presupposto per una
forma sociale dell’ amore come possibilita di «sentire cio nell’ atro e vivente» consista, per opposizione,
proprio in unariappropriazione del concetto di «vita»? E il corpo, che di questo concetto astratto non & che
I’incarnazione — il corpo puo essere pensato o vissuto fuori daogni sogliadi proprieta— e dunqueri-
appropriato, non per essere fatto proprio, bensi per essere restituito a cio che gli € proprio? Se, come
abbiamo detto, per Hegel la proprieta & sempre mortifera, cio significa che I’amore non pud sopravvivere a
chiungue debba aggrapparsi a se stesso come una proprieta (secondo una logica di autoconservazione, o di
sopravvivenza), o a chiunque debba consumare |’ altro, come una proprieta (secondo unalogica di possesso).
L’amore, in atri termini, non pud sopravvivere in unarelazione improntata alla «diseguaglianza»: I’ amore
non puo che darsi in unarelazione tra uguali, secondo Hegel, e la proprieta € sempre una questione di
diseguaglianza— e «tutto cio che gli uomini possiedono», d’ atronde, «halaforma giuridica della proprieta»
(«weil alles, in dessen Besitz die Menschen sind, die Rechtsform des Eigentums hat»).

Hegel, chiaramente, in queste riflessioni non riesce ariconoscere che la proprieta, lungi dall’ essere
immediatamente mortifera, puo essere anch’ essa vivificata, e vivificante. Questo pud accadere perché la
legge della proprietarisignifica, e produce, a suavolta, lavita: sara Marx, qualche decennio dopo, a sostenere
che questo eil significato e’ effetto del feticismo delle merci, le quali vengono rese persone e investite di
potere d' azione. E sara sempre Marx aintuire che larisignificazione del concetto di vita e cio che rende
possibile «metterlaal lavoro» e «avalore», nei rapporti di produzione, economici e sociali, capitalistici.
Hegel stesso, per atri versi, ha un’intuizione che Foucault definirebbe biopolitica, quando comprende che
nelle condizioni del sacrificio che descrive st manifesta una specificaformadi amore, un amore che assume
una sua specifica forma sociale e storica— lasciando dunque irrisolta la questione se I’ amore preesista a
guestaforma storica o se |I’amore, come lo conosciamo, non sia null’ altro che il prodotto di specifiche
modalita di relazione sociale. Ma é chiaro che non possiamo attenderci da Hegel c¢io che ci diranno altri dopo
di lui. Cio che s evince tuttavia da questi frammenti e chein Hegel vi € un desiderio —il desiderio di non
cedere sulla distinzione tra cio che é vivente, e il mondo della proprietd; il desiderio di contestare la «legge
della proprieta», che ha sue specifiche istituzioni, e che s da quando gli oggetti, da usare, perdono la propria
funzione sociale, diventano mezzi —incluso il proprio corpo — attraverso i quali consumare, sfruttare,
mortificare, lavita, altre vite, la propria.



Ladovec’elalegge (lamorte) non puo esservi I’ amore (lavita), dunque. Eppure Hegel, pone giustamente
in rilievo Butler, «non era un anarchico», e «non tutte le leggi sono cattive o sbagliate». La morte, allo stesso
modo, non puo essere radicalmente esclusa dalla vita. Il punto € comprendere, alora, in che modo «vivificare
lalegge», in che modo risignificare il concetto stesso di legge in modo da metterlo a servizio dellavita—e
non il contrario. Quando Hegel pensa alla danza, come a quel momento in cui i corpi, non a caso, «prendono
vita», se la prendono in un modo che segue delle regole, manon si conforma a una legge immutabile o
statica, pensa a una legge che possa derivare dal «fenomeno dell’ amore», da quella condizione vivente tra
soggetti e oggetti, una condizione che ha «una sua proprialogica», e questalogica— che ci sfugge e che
irrompe nel resoconto cosciente, per restituirsi a «fuori» — consiste nel dispiegarsi e nello svilupparsi nel
tempo, nel farsi e nel disfarsi, e nel non fiorire mai in modo definitivo o immutabile, ma nel caratterizzarsi
per una «illimitata apertura». Questa legge vivificata non vince la morte, non ha alcuna pretesa di
onnipotenza. Essa pero contrasta le derive mortificanti della proprieta, perché sorge tra corpi che
antepongono larelazione alla sovranita di se stessi — unarelazione che non hanulladi trasformativo in se
stessa se non presuppone larinuncia alla proprieta di se stessi, se non contrappone la danza— e le sue regole —
alla giustapposizione meccanica di due proprieta. Questi corpi che danzano hanno sospeso la necessitadella
legge mortifera, vi hanno preso le distanze, e da questa distanza hanno ricavato uno spazio critico e un luogo
di azione — un’azione che e innanzitutto orientata contro lalegge mortifera. Nell’ interpretazione di Butler,
guesta legge vivificata e vivificante puo emergere infatti solo daunaformadi rinuncia—Ilarinunciadella
fantasia che il dominium scongiuri la caducita, larinuncia della fantasia che la proprieta scongiuri la
precarieta.

Lavita, cosi, sembra emergere paradossalmente dall’ elaborazione di un lutto —il lutto di una certaradicata
ideadi se stessi, di una certaradicataidea delle relazioni con gli altri. «A volte», commenta Butler, «il lutto
per laperditadel possesso eil presupposto dell’ amore stesso, il disfacimento di un’illusione che cede il
passo a qualcosadi vivente. E forse cio coincide con quella «lotta per il riconoscimento», con quello
scambio, o quella danza, conflittuale, che giariferisce di una dislocazione dalle nostre posizioni soggettive:
«quando riconosciamo |’ atro, o quando chiediamo il riconoscimento di noi stessi», scriveva d’ altronde
Butler in Vite precarie (2003), ci troviamo giaimplicati in una situazione in cui «non stiamo chiedendo aun
Altro di vederci come siamo, come gia siamo, come siamo sempre stati, come eravamo prima di
quell’incontrox». Al contrario, nell’ atto stesso del chiedere «siamo gia diventati qualcosa di nuovo, dal
momento che € I’ atto stesso della convocazione che ci costituisce, e ci inaugura. Chiedere il riconoscimento
significa sollecitare un divenire, incoraggiare una trasformazione, ricercare un futuro sempre in relazione
al’Altro». S tratta di celebrare il lutto del proprio essere, della permanenzadi sé— s tratta di intraprendere
una de-soggettivazione radicale, nellalotta per il riconoscimento, di disfarsi dell’ operativita di qualunque
dispositivo di sovranita.



Felix Gonzalez-Torres, Untitled (Perfect Lovers), 1991

«Senza dubbio», si legge nelle battute finali di questo piccolo testo, «nel lutto ci pud essere qual cosa di
vivificante». Il che e precisamente il contrario di cio che e idiota dellavita della proprieta e che, cosi, «e
diventato morto come la proprieta». Che nél lutto — questo potente responso di socialita, in cui latraccia

dell’ altro che ho perduto |letteralmente mi spossessa— vi siad’ altronde qualcosa di drammati camente vivente,
possiamo giarenderci conto proprio in tutti quei momenti che «testimoniano, indirettamente, una persistente
vitalitain seno alla perdita», tutti quei momenti in cui nell’impossibilita di aggrapparci a chi abbiamo
perduto, ci aggrappiamo ai suoi oggetti —ein cui ci facciamo bastare la vitainfinita che riecheggia «trail
fruscio di vestiti dismessi e lavecchiaroba cheil morto casuamente ci halasciato in eredita», o trale parole
scritte, leimmagini, o gli oggetti che abbiamo rubato di nascosto, o che abbiamo finto di dimenticare. Parole,
immagini, oggetti che in tutti quei momenti non testimoniano piu dell’idiozia di nessuno. E che vengono
raccolti, e forse usati, da un altro corpo — in un altro movimento, «evanescente e vivoy.

Sentire cio che nell’ altro é vivente. L’amore nel giovane Hegel di Judith Butler (introduzione e cura di
Mariafilomena Anzalone, Orthotes 2014)

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.orthotes.com/editrice/index.php/component/content/article/34-ultimi-titoli/242-judith-butler-sentire-cio-che-nellaltro-e-vivente-lamore-nel-giovane-hegel.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




%g Judith Butler

Sentire cio che nell'altro e vivente



