
 

Corrispondenti esteri 
Mike Watson
13 Febbraio 2015

Sembra ci sia stato un lento ma continuo slittamento, durante gli ultimi due anni, dal timore che la crisi economica avrebbe condotto a
un conflitto diffuso alla netta e reale sensazione che il mondo intero sia ora coinvolto in una guerra combattuta su così tanti fronti da
essere paragonata alla Guerra Fredda, se non agli eventi che si susseguirono nella prima parte della seconda guerra mondiale, quando
emerse contingente la realtà del conflitto. Tuttavia, anche se le segnalazioni che internet ci riporta rendono sempre più vicine le
immagini del conflitto – Ucraina, IS, Siria, Libia, Gaza – come se per Regno Unito, USA e il resto d’Europa, si trattasse dell’effettivo
“fronte interno” del ventunesimo secolo, la realtà della guerra stessa non è mai stata percepita tanto lontana.

 

Come potrebbe il mondo dell’arte rispondere a un simile scenario? Questa è una domanda che
inevitabilmente richiama all’intimazione del filosofo tedesco Theodor Adorno, sullo “scrivere una poesia
dopo Auschwitz”, espressa nel suo saggio del 1962 Engagement oder künstlerische Autonomie (ed eco a
Kulturkritik und Gesellschaft, 1949; trad. it. Critica della cultura e società, in Prismi, Einaudi, 1972). Ciò
che è spesso trascurato è che più avanti, nello stesso saggio, Adorno scrive che l’arte deve proseguire, anche
a dispetto della sua impossibilità, poiché la sua sopravvivenza possa rappresentare un rifiuto di resa al
cinismo. “Sebbene questa sofferenza” scrive “richieda di continuare l’esistenza dell’arte mentre è proibita; è
adesso virtualmente nella poesia sola che la sofferenza può ancora trovare la sua voce e consolazione, senza
esserne immediatamente tradita.” La preferenza di Adorno per l’astrazione, per cui l’opera non può cadere
nell’orrore del reale, nel tentativo di interpretare e opporsi attraverso una rappresentazione figurativa dello
stesso, non prevedeva la venuta di una forma d’arte direttamente connessa alle relazioni umane (come l’arte
relazionale), o l’ibridazione di arte e politica. È come se egli abbia rifiutato certe forme in mancanza di prede,
all’ancora irrisolto antagonismo della politica concreta.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/corrispondenti-esteri
https://test.doppiozero.com/mike-watson


Valerio Rocco Orlando, Interfaith Diaries, 2014. Production still. Courtesy the artist

 

Per Adorno, in definitiva, il compito della società di fronte alla seconda guerra mondiale non era
l’implementazione di un nuovo regime politico, ma la revisione del pensiero stesso, come l’opposizione
presente nell’approccio dialettico – attuato attraverso una serie di conflitti – sempre incline a rigenerare il
conflitto. È noto come questa posizione portò Adorno a rifiutare il suo sostegno alla rivolta degli studenti
tedeschi nel 1969, definendo da allora una linea di demarcazione tra arte e attivismo politico. Ad ogni modo,
è opportuno notare che il rifiuto di Adorno a sostenere le tendenze rivoluzionarie degli studenti, era
probabilmente una posizione presa con i migliori interessi che un’eventuale rivoluzione avrebbe finalmente
avuto luogo. Come scrisse a Herbert Marcuse negli Stati Uniti:

 

Io sono l’ultimo che sottovaluta i meriti del movimento studentesco. Hanno interrotto il facile
passaggio a un mondo totalmente controllato. Ma si mischia con un dramma di follia, nella quale
il totalitario risiede teleologicamente, e non del tutto semplicemente come una ripercussione
(sebbene sia anche questo).

 

Questo dibattito – tra le azioni direttamente politiche e la rappresentazione artistica – sembra diventare
prioritario nelle riflessioni degli artisti nell’anniversario dell’inizio della prima guerra mondiale e –
quest’anno – della conclusione della seconda, come nello svolgersi dei conflitti in atto. Anche se, piuttosto
che teorizzare, spetta agli artisti di provare i confini di un fare arte politico, attraverso la pratica quotidiana.



 

L’artista italiano Valerio Rocco Orlando ha iniziato il suo progetto Interfaith Diaries a maggio 2014, poco
prima della sua residenza all’Artport di Tel Aviv. Il progetto documenta attraverso un film le conversazioni
con diverse comunità in Israele e in Palestina. Punto di partenza: la collaborazione di Orlando con l’attore –
che si riconosce come palestinese – Saleh Bakri. Procedendo attraverso una serie di interviste con persone dai
diversi retroterra religiosi, a Tel Aviv Valerio Rocco Orlando si ritrova a considerare l’ipotesi di abbandonare
il progetto, dato che l’inizio della guerra di Gaza, rende difficile per uno straniero interpretare l’estremo
fervore religioso che sottolinea il crescendo e il proseguire delle tensioni tra gli ebrei e i palestinesi di Israele,
per ritornare a completarlo successivamente nel 2015. È bene domandarsi quale sia il valore di un’interazione
come questa, e soprattutto nel momento in cui  il mondo dell’arte ha assunto una dimensione globale, con
residenze e viaggi di ricerca, divenuti parte centrale di un certo genere di produzione artistica, è inevitabile
che la mente indagatoria dell’artista esplorerà terreni stranieri in modo sempre più ambizioso.

 

Carlo Gabriele Tribbioli e Federico Lodoli, hanno recentemente mostrato al Centro d’Arte Contemporanea di
Ginevra, per la Biennale dell’Immagine in Movimento, la preview del loro film Frammento 53. Appunti
liberiani, girato durante due viaggi di ricerca in Liberia. Il film mostra sette interviste a generali che hanno
partecipato alla seconda guerra civile liberiana, in cui raccontano storie di massacri, dove hanno
personalmente ucciso decine e persino centinaia di persone. Il film si apre con le immagini di statue di dei
della guerra appartenenti a diverse culture storiche, ritraendo la guerra come uno stato ciclico. Nel ventesimo
e nel ventunesimo secolo la guerra in Liberia è stata spesso combattuta con mezzi brutali, tra cui il machete è
uno dei favoriti, anche perché – come ha spiegato uno dei generali – fa risparmiare sui proiettili. Interviste
così franche, di fronte al pubblico prevalentemente occidentale presente alla première, sono un forte monito
che la guerra è sempre attuale e ha conseguenze estreme. È chiaro inoltre quanto i generali fossero entusiasti
di raccontare le loro storie personali a qualcuno oltre i confini della Liberia; in questo senso un documentario
artistico di genere sociale può superare la dimensione del voyeurismo, consentendo una mediazione tra
mondi distanti tra loro e una preziosa opportunità per le persone di parlare a un estraneo imparziale.

 



Frammento 53. Appunti liberiani Buchanan, contea di Grand Bassa, Liberia: Federico Lodoli a colloquio con il Gen. Philip Wlue, Fotografia
35mm

 

In questa ottica, e con una posta politica così alta, nel ventunesimo secolo potrebbe avanzarsi l’ipotesi che si
sia definito un nuovo paradigma rispetto al quale il pensiero il Adorno non è più adeguato. E tuttavia, allo
stesso tempo, è lo specifico dell’arte in quanto campo rimosso dalla realtà concreta che consente all’artista di
entrare in situazioni chiuse anche a giornalisti, politici o figure religiose.

 

English version

 

Questo pezzo è uscito in forma abbreviata su Art Review, Nov. 2014

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/ars/foreign-correspondents
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



