DOPPIOZERO

L’ Edipotiranno di Castellucci a Berlino

Noemi Rzewski
12 Marzo 2015

Dopo vent’ anni Romeo Castellucci torna a mettere in scena una tragedia greca, con attrici e attori della
compagnia stabile della Schaubihne di Berlino. Nell'Orestea nel 1995 il coro tragico eil suo ruolo di
commento erano spariti, mentre lafunzione del corifeo eralimitata a quella di sacerdote, di guida spirituale.
Nell’ Odipus der Tyrann del 2015, basata sulla traduzione di Holderlin, il corifeo € una monaca, interpretata
da AngelaWinkler, acapo di unacomunitadi carmelitane scalze, che mettono in scena la vecchia,
scandalosa storia di Edipo.

Holderlin traduce liberamente Edipo e Antigone di Sofocle nel 1803, con I'idea che per comprendere la
tragedia greca da una prospettiva moderna sia necessario riscriverla con un nuovo linguaggio. Questo
linguaggio estremamente lirico, oscuro, del poeta ottocentesco, oggi risulta ancora piu distante, ed e il motivo
per cui Castellucci lavora sulle sue opere, come si legge dall'intervistariportata sul programmadi sala: “Di
Holderlin mi affascinal’ inattualita. Essere inattuali non significa essere anacronistici, al contrario, € il modo
di pensare il proprio tempo da ‘fuori’, da quel minimo scarto e da quella distanza che permette |a visione del
contemporaneo”.

Il linguaggio del poeta non va pero riadattato per la comprensione del pubblico odierno, mabensi € 1o
spettatore adoverci cadere dentro, a costo di scontrarsi con il suo carattere impenetrabile: “ Davanti al mondo
di Holderlin occorre cambiare |a politica dello sguardo. E impossibile avere un atteggiamento teatrale che
contempli un’ attualizzazione dellalingua di Holderlin. Occorre sprofondare con lui in questo tempo. Si tratta
di entrare in connessione con energie oscure che non si lasciano rischiarare dallaluce. Sono forze
indomabili”.

L’ errore di Edipo, secondo Hoélderlin, non & quello di aver ucciso il proprio padre, e di aver sposato la propria
madre; ma bensi |a sua sete di sapere, il suo aver peccato di hybris. Holderlin difende tutti coloro che
vogliono ostacolare Edipo nel lungo processo di conoscenzain cui il re cercadi mettereinsiemei pezzi della
verita. Tiresia, Giocasta, il messaggero einfineil pastore, tutti o mettono in guardia di non chiedere oltre.
Edipo rappresenta, per Holderlin, I’ oscuro illuminismo”, lalogica che portaalaterribile verita, e di
conseguenza a dolore. |l re si acceca per aver seguito non lalegge divina, macio che il poetaromantico
definisce organico, ovvero il concreto, logico e rigido, opposto all'aorgico, a cio che € metamorfico, vivo e
oscuro, disorganico, ovvero non organizzato, non determinato, non fissato in unaforma, fluttuante e amorfo.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ledipo-tiranno-di-castellucci-berlino
https://test.doppiozero.com/noemi-rzewski
https://www.schaubuehne.de
https://www.schaubuehne.de/de/produktionen/oedipusder-tyrann.html/ID_Vorstellung=1101&m=1

La prima parte dello spettacolo € un prologo muto di venticinque minuti, in cui sprofondiamo in un antro
oscuro abitato da sole donne dedite a un culto misterico, sotterraneo. A Castellucci non interessala Grecia
luminosa di Winckelmman, di Schiller, dei filologi ottocenteschi, bensi quella notturna, ctonia, percorsa da
insanabili contraddizioni. Si legge ancora nella conversazione con i dramaturgi Florian Borchmeyer e
Piersandra Di Matteo, riportatanel programmadi sala: “Se dovess descrivereil prismache Holderlin ha
usato per rivisitare latragediadi Sofocle, parlerel di unatensione verso un pensiero orientale, un pensiero
vicino al sentire di Tiresia, custode della potenza della natura che trascina I’ uomo nella sfera eccentrica dei
morti, e inaugura la vertigine abissale di Edipo”.

In uno spazio scenico claustrofobico, nero, poco profondo e dal soffitto basso, monache bianche e nere
spostano in continuazione le parti della scenografia, e gli spazi cambiano in successione rapidissima. La
scenografia sembra viva, sembramuoversi e creare da solagli ambienti piccoli, asfissianti, bui, del convento:
la cella della vecchia monaca malata, la sagrestia, |a mensa da ultima cena squarciata dafasci di luce
caravaggeschi, il chiostro luminoso che s intravede attraverso il colonnato, dove e monache coltivano un
rigoglioso orto; la cripta dove avviene la cerimonia funebre della suora ormai trapassata, rischiarata
lievemente dalle timide luci delle vetrate.

Se lavisione e molto limitata, la percezione auditiva e invece amplificata: si ascoltano il tossire della
moribonda, i canti gregoriani delle bellissime voci di Sirje Aleksandra Viise e di Eva Zwedberg; ma
soprattutto si sente un indistinto rumore di legno che si muove, come gli sfregamenti delle scenografie che s
spostano, o come gli scricchiolii, i crepitii, i sommessi schianti di una nave che sta affondando in una
tempesta. Duranteil rito funebre, il profumo dell'incenso penetra nella sala giungendo fino alle ultime file di
spettatori.

In questa comunita perfettamente definita e organizzata, chiusa e matriarcale, |la malattia penetrainsidiosa
come elemento di disturbo. La malattia progredisce e minala serenita e I'armonia della comunita, e culmina
nella prima scena perturbante dello spettacolo: I'agonia della suoraei tentativi di attenuare la sua sofferenza.



Nella stanza bianca da ospedale, asettica, che aveva accolto la defunta, sotto una gamba del letto funebre, una
monaca— Angela Winkler — scopre un vecchio libro, lo prende e lo sfoglia. Orail letto non € piu stabile,
dondola un po'. Come se riscoprisse un passato dimenticato, lamonacainizia aleggere laterribile storia di
Edipo.




Nella seconda parte dello spettacol o Castellucci propone |0 stesso linguaggio solenne ed ermetico usato
anche nel primi due spettacoli basati su testi di Holderlin, Four Season's Restaurant e Hyperion. Un
linguaggio ricco di pose statuarie e riferimenti iconografici, dove il perfezionismo delle forme, la nitidezza
delleimmagini e dei colori riportano in una dimensione astratta e fredda. Lo spazio scenico si apre
interamente, diventa ora estremamente ampio, completamente bianco e surreale. Alcuni elementi
architettonici ricordano un palazzo antico, atari e nicchie, scale che non portano da nessuna parte. Il letto
resta sulla scena e diventa una sorta di triclinio.

Una delle monache interpreta Edipo (Ursina Lardi) come Cristo, un'atra Creonte (Jule Béwe) come San
Pietro. Tiresia, interpretato da Bernardo Arias Porras, € un San Giovanni Battista pallido, magro, provato
come quello di Filippino Lippi, vestito solo di una pellicciaintorno allavita, una croce in mano e un
agnellino vivo in braccio, cieco come Tiresia 0 come Giuseppe Penone in Rovesciare gli occhi. Dalui viene
fattala primarivelazione a Edipo: I'uomo responsabile della peste ha come fratelli i suoi propri figli e giace
con lapropriamadre. Le terribili parole provocano, per un momento, una catastrofe naturale: laluce si
oscura, lampi, tuoni, un terremoto fatremare il letto, sembra che la scenografia debba crollare. Ma e solo un
primo ammonimento.

Lacolpa, il senso di unacolpa, eil filo rosso che collegai due ambienti: “Lo spettatore, alla Schaubiihne
sentirale parole di Holderlin e riconoscera probabilmente la storia di Edipo. Ma qual cosa suonera
tendenzioso. 1| Convento, luogo di profilassi della parola, e stato immaginato per guardare un universo
opposto a quello edipico. Questo attiva un’ asimmetria che rivela, perod, anche profondi punti di contatto:
entrambi fanno perno sul concetto di colpa, ad esempio. La mitologica greca contro/dentro |’ iconografia
cattolica: Tiresiaassumei panni di San Giovanni Battista, Giocasta quelli dellaVergine Maria, lo stesso
Edipo assomigliaa un possibile Gesu, e Creonte a San Pietro. Oedipus der Tyrann rivela personaggi con un
doppio fondo, uno esposto allaluce e uno nei recessi dell’ ombra. Perché uno non basta, non basta pit. E un
modo per farei conti con il concetto di “cesura’ non solo all’ interno del linguaggio, ma anche nella
concezione del personaggio. C'e quindi un doppio codice che si specchiain continuazione. Grazie a questo
estraniamento siamo in grado di cogliere davvero I’ oggetto”.


https://test.doppiozero.com/materiali/scene/nei-labirinti-di-romeo-castellucci
https://test.doppiozero.com/materiali/scene/castellucci-berlino-il-terrorismo-della-bellezza

Seconda rivelazione, e seconda immagine perturbante: Giocasta, una Madonna dell'’Annunciazione dal volto
d'angelo, racconta come Laio fu ucciso. Edipo riscontra somiglianze nella sua vicenda, e inizia a sospettare la
verita. Mail pubblico conosce giail mito, e sagia come andra afinire. E cosi, primache a Edipo siarivelata
laverita, gli spettatori vedono in anticipo, in un video, quello che & accaduto fuori scena, nei camerini, e che
non si dovrebbe sapere: I'autoaccecamento temporaneo dell'artista stesso con uno spray a peperoncino.
Come le monache cercavano di attenuare e sofferenze della moribonda, un infermiere interviene per lenireil
dolore fisico, intenso e penosamente lungo; terminata la fase acuta, |'artista volge o sguardo verso il
pubblico, cercando di tenere gli occhi aperti, nello stesso modo in cui ci aveva guardato il Cristo benedicente
di Antonello nel Concetto di volto nel Figlio di Dio del 2011. Come commentail coro, guai anon seguire la
legge divina. Laverita non doveva venire fuori, e oral'altare é distrutto, i candelabri sono aterra, i simboli
religiosi vengono ribaltati e calpestati, Edipo cade dal piedistallo.

Terza e ultimaimmagine perturbante: o sgomento di trovarsi davanti alla veritatrasformaancheil volto di
Giocasta, paralizzato in unamaschera di terrore, mentre imita l'iconografia dell’Annunciazione.


https://test.doppiozero.com/materiali/scene/oltre-l%E2%80%99osceno-intervista-romeo-castellucci

Allafine dello spettacolo, nella scena vuota rimangono tre masse organiche, simili acervelli o apezzi di
interiora: sono viventi, respirano e s muovono; hanno unavoce, che produce solo borborigmi. Castellucci
commenta, ancora, nel programmadi sala: “1 corpi amorfi sono masse adipose senza bocca, presentano solo
orifizi di espulsione, eppure si sforzano nell’ esercizio della parola. Ma cio che emettono sembrano essere
solo rumori intestinali. Pongono in essere un ritorno al’ indistinto, terrificante e struggente a un tempo. Per

me é un ritratto dalla condizione umana che appartiene geneticamente alla tragedia, € un’immagine cherivela
la profondita enigmatica di essere caduti in un corpo. La cosalita dell’ essere”.



Odipus der Tyrann si replicail 26, 27, 30 e 31 marzo, sempre alla Schaubiihne di Berlino.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

