
 

L’Edipo tiranno di Castellucci a Berlino 
Noemi Rzewski
12 Marzo 2015

Dopo vent’anni Romeo Castellucci torna a mettere in scena una tragedia greca, con attrici e attori della
compagnia stabile della Schaubühne di Berlino. Nell'Orestea nel 1995 il coro tragico e il suo ruolo di
commento erano spariti, mentre la funzione del corifeo era limitata a quella di sacerdote, di guida spirituale.
Nell’Ödipus der Tyrann del 2015, basata sulla traduzione di Hölderlin, il corifeo è una monaca, interpretata
da Angela Winkler, a capo di una comunità di carmelitane scalze, che mettono in scena la vecchia,
scandalosa storia di Edipo.

 

Hölderlin traduce liberamente Edipo e Antigone di Sofocle nel 1803, con l'idea che per comprendere la
tragedia greca da una prospettiva moderna sia necessario riscriverla con un nuovo linguaggio. Questo
linguaggio estremamente lirico, oscuro, del poeta ottocentesco, oggi risulta ancora più distante, ed è il motivo
per cui Castellucci lavora sulle sue opere, come si legge dall'intervista riportata sul programma di sala: “Di
Hölderlin mi affascina l’inattualità. Essere inattuali non significa essere anacronistici, al contrario, è il modo
di pensare il proprio tempo da ‘fuori’, da quel minimo scarto e da quella distanza che permette la visione del
contemporaneo”.

Il linguaggio del poeta non va però riadattato per la comprensione del pubblico odierno, ma bensì è lo
spettatore a doverci cadere dentro, a costo di scontrarsi con il suo carattere impenetrabile: “Davanti al mondo
di Hölderlin occorre cambiare la politica dello sguardo. È impossibile avere un atteggiamento teatrale che
contempli un’attualizzazione della lingua di Hölderlin. Occorre sprofondare con lui in questo tempo. Si tratta
di entrare in connessione con energie oscure che non si lasciano rischiarare dalla luce. Sono forze
indomabili”.

L’errore di Edipo, secondo Hölderlin, non è quello di aver ucciso il proprio padre, e di aver sposato la propria
madre; ma bensì la sua sete di sapere, il suo aver peccato di hybris. Hölderlin difende tutti coloro che
vogliono ostacolare Edipo nel lungo processo di conoscenza in cui il re cerca di mettere insieme i pezzi della
verità. Tiresia, Giocasta, il messaggero e infine il pastore, tutti lo mettono in guardia di non chiedere oltre.
Edipo rappresenta, per Hölderlin, l’“oscuro illuminismo”, la logica che porta alla terribile verità, e di
conseguenza al dolore. Il re si acceca per aver seguito non la legge divina, ma ciò che il poeta romantico
definisce organico, ovvero il concreto, logico e rigido, opposto all'aorgico, a ciò che è metamorfico, vivo e
oscuro, disorganico, ovvero non organizzato, non determinato, non fissato in una forma, fluttuante e amorfo.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ledipo-tiranno-di-castellucci-berlino
https://test.doppiozero.com/noemi-rzewski
https://www.schaubuehne.de
https://www.schaubuehne.de/de/produktionen/oedipusder-tyrann.html/ID_Vorstellung=1101&m=1


 

La prima parte dello spettacolo è un prologo muto di venticinque minuti, in cui sprofondiamo in un antro
oscuro abitato da sole donne dedite a un culto misterico, sotterraneo. A Castellucci non interessa la Grecia
luminosa di Winckelmman, di Schiller, dei filologi ottocenteschi, bensì quella notturna, ctonia, percorsa da
insanabili contraddizioni. Si legge ancora nella conversazione con i dramaturgi Florian Borchmeyer e
Piersandra Di Matteo, riportata nel programma di sala: “Se dovessi descrivere il prisma che Hölderlin ha
usato per rivisitare la tragedia di Sofocle, parlerei di una tensione verso un pensiero orientale, un pensiero
vicino al sentire di Tiresia, custode della potenza della natura che trascina l’uomo nella sfera eccentrica dei
morti, e inaugura la vertigine abissale di Edipo”.

In uno spazio scenico claustrofobico, nero, poco profondo e dal soffitto basso, monache bianche e nere
spostano in continuazione le parti della scenografia, e gli spazi cambiano in successione rapidissima. La
scenografia sembra viva, sembra muoversi e creare da sola gli ambienti piccoli, asfissianti, bui, del convento:
la cella della vecchia monaca malata, la sagrestia, la mensa da ultima cena squarciata da fasci di luce
caravaggeschi, il chiostro luminoso che si intravede attraverso il colonnato, dove le monache coltivano un
rigoglioso orto; la cripta dove avviene la cerimonia funebre della suora ormai trapassata, rischiarata
lievemente dalle timide luci delle vetrate.

Se la visione è molto limitata, la percezione auditiva è invece amplificata: si ascoltano il tossire della
moribonda, i canti gregoriani delle bellissime voci di Sirje Aleksandra Viise e di Eva Zwedberg; ma
soprattutto si sente un indistinto rumore di legno che si muove, come gli sfregamenti delle scenografie che si
spostano, o come gli scricchiolii, i crepitii, i sommessi schianti di una nave che sta affondando in una
tempesta. Durante il rito funebre, il profumo dell'incenso penetra nella sala giungendo fino alle ultime file di
spettatori.

In questa comunità perfettamente definita e organizzata, chiusa e matriarcale, la malattia penetra insidiosa
come elemento di disturbo. La malattia progredisce e mina la serenità e l'armonia della comunità, e culmina
nella prima scena perturbante dello spettacolo: l'agonia della suora e i tentativi di attenuare la sua sofferenza.



Nella stanza bianca da ospedale, asettica, che aveva accolto la defunta, sotto una gamba del letto funebre, una
monaca – Angela Winkler – scopre un vecchio libro, lo prende e lo sfoglia. Ora il letto non è più stabile,
dondola un po'. Come se riscoprisse un passato dimenticato, la monaca inizia a leggere la terribile storia di
Edipo.

 

 



Nella seconda parte dello spettacolo Castellucci propone lo stesso linguaggio solenne ed ermetico usato
anche nei primi due spettacoli basati su testi di Hölderlin, Four Season's Restaurant e Hyperion. Un
linguaggio ricco di pose statuarie e riferimenti iconografici, dove il perfezionismo delle forme, la nitidezza
delle immagini e dei colori riportano in una dimensione astratta e fredda. Lo spazio scenico si apre
interamente, diventa ora estremamente ampio, completamente bianco e surreale. Alcuni elementi
architettonici ricordano un palazzo antico, altari e nicchie, scale che non portano da nessuna parte. Il letto
resta sulla scena e diventa una sorta di triclinio.

Una delle monache interpreta Edipo (Ursina Lardi) come Cristo, un'altra Creonte (Jule Böwe) come San
Pietro. Tiresia, interpretato da Bernardo Arias Porras, è un San Giovanni Battista pallido, magro, provato
come quello di Filippino Lippi, vestito solo di una pelliccia intorno alla vita, una croce in mano e un
agnellino vivo in braccio, cieco come Tiresia o come Giuseppe Penone in Rovesciare gli occhi. Da lui viene
fatta la prima rivelazione a Edipo: l'uomo responsabile della peste ha come fratelli i suoi propri figli e giace
con la propria madre. Le terribili parole provocano, per un momento, una catastrofe naturale: la luce si
oscura, lampi, tuoni, un terremoto fa tremare il letto, sembra che la scenografia debba crollare. Ma è solo un
primo ammonimento.

 

La colpa, il senso di una colpa, è il filo rosso che collega i due ambienti: “Lo spettatore, alla Schaubühne
sentirà le parole di Hölderlin e riconoscerà probabilmente la storia di Edipo. Ma qualcosa suonerà
tendenzioso. Il Convento, luogo di profilassi della parola, è stato immaginato per guardare un universo
opposto a quello edipico. Questo attiva un’asimmetria che rivela, però, anche profondi punti di contatto:
entrambi fanno perno sul concetto di colpa, ad esempio. La mitologica greca contro/dentro l’iconografia
cattolica: Tiresia assume i panni di San Giovanni Battista, Giocasta quelli della Vergine Maria, lo stesso
Edipo assomiglia a un possibile Gesù, e Creonte a San Pietro. Oedipus der Tyrann rivela personaggi con un
doppio fondo, uno esposto alla luce e uno nei recessi dell’ombra. Perché uno non basta, non basta più. È un
modo per fare i conti con il concetto di “cesura” non solo all’interno del linguaggio, ma anche nella
concezione del personaggio. C’è quindi un doppio codice che si specchia in continuazione. Grazie a questo
estraniamento siamo in grado di cogliere davvero l’oggetto”.

 

https://test.doppiozero.com/materiali/scene/nei-labirinti-di-romeo-castellucci
https://test.doppiozero.com/materiali/scene/castellucci-berlino-il-terrorismo-della-bellezza


 

Seconda rivelazione, e seconda immagine perturbante: Giocasta, una Madonna dell'Annunciazione dal volto
d'angelo, racconta come Laio fu ucciso. Edipo riscontra somiglianze nella sua vicenda, e inizia a sospettare la
verità. Ma il pubblico conosce già il mito, e sa già come andrà a finire. E così, prima che a Edipo sia rivelata
la verità, gli spettatori vedono in anticipo, in un video, quello che è accaduto fuori scena, nei camerini, e che
non si dovrebbe sapere: l'autoaccecamento temporaneo dell'artista stesso con uno spray al peperoncino.
Come le monache cercavano di attenuare le sofferenze della moribonda, un infermiere interviene per lenire il
dolore fisico, intenso e penosamente lungo; terminata la fase acuta, l'artista volge lo sguardo verso il
pubblico, cercando di tenere gli occhi aperti, nello stesso modo in cui ci aveva guardato il Cristo benedicente
di Antonello nel Concetto di volto nel Figlio di Dio del 2011. Come commenta il coro, guai a non seguire la
legge divina. La verità non doveva venire fuori, e ora l'altare è distrutto, i candelabri sono a terra, i simboli
religiosi vengono ribaltati e calpestati, Edipo cade dal piedistallo.

 

Terza e ultima immagine perturbante: lo sgomento di trovarsi davanti alla verità trasforma anche il volto di
Giocasta, paralizzato in una maschera di terrore, mentre imita l'iconografia dell'Annunciazione.

 

https://test.doppiozero.com/materiali/scene/oltre-l%E2%80%99osceno-intervista-romeo-castellucci


 

Alla fine dello spettacolo, nella scena vuota rimangono tre masse organiche, simili a cervelli o a pezzi di
interiora: sono viventi, respirano e si muovono; hanno una voce, che produce solo borborigmi. Castellucci
commenta, ancora, nel programma di sala: “I corpi amorfi sono masse adipose senza bocca, presentano solo
orifizi di espulsione, eppure si sforzano nell’esercizio della parola. Ma ciò che emettono sembrano essere
solo rumori intestinali. Pongono in essere un ritorno all’indistinto, terrificante e struggente a un tempo. Per
me è un ritratto dalla condizione umana che appartiene geneticamente alla tragedia, è un’immagine che rivela
la profondità enigmatica di essere caduti in un corpo. La cosalità dell’essere”.



 

Ödipus der Tyrann si replica il 26, 27, 30 e 31 marzo, sempre alla Schaubühne di Berlino.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

