
 

Moto per luogo. Promemoria Auschwitz 
Carlo Greppi
12 Marzo 2015

Mi sento
più consapevole,
minuscola ma allo stesso tempo capace di tanto,
vuota.

 

Osserva, dietro c'è la vita.

Prendete ottocento ragazzi, ottocento adolescenti, accompagnateli in un'esperienza immersiva il cui culmine
è il luogo di memoria più visto e raccontato del nostro tempo, Auschwitz. Se, nel farlo, riuscirete ad ascoltare
il vostro silenzio e a lasciare spazio alle loro parole, sarete stati utili a loro e a voi stessi: uscirete da un
viaggio di memoria diversi da come eravate quando l'avete iniziato.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/moto-per-luogo-promemoria-auschwitz
https://test.doppiozero.com/carlo-greppi


 

Noi proviamo a farlo da diversi anni, ormai: strutturiamo percorsi di conoscenza dell'uomo nel tempo per
accompagnare studenti da tutta Italia in un viaggio a cui abbiamo dato il nome di Promemoria Auschwitz,
che quest'anno – tra il 16 e il 22 febbraio – ha visto la partecipazione di questi ottocento ragazzi. È un viaggio
di memoria in un luogo della nostra storia, ed è al Brennero che comincia, quando tanti piccoli gruppi,
provenienti da luoghi diversi e lontani tra loro, salgono su un treno e formano una comunità disposta a
condividere un'esperienza di rara intensità. Ma il viaggio, che per la maggior parte dei partecipanti è la prima
esperienza di un altrove così radicalmente distante, è cominciato mesi prima. Molti pensano che i “treni della
memoria” (che utilizzino effettivamente il treno o altri mezzi), in Italia, siano tutto sommato esperienze con
un nocciolo di forma e di sostanza comune, e in parte è così. Tutti coloro che da anni organizzano queste
proposte complementari alla didattica “tradizionale” prevedono un percorso di formazione precedente al
viaggio (più o meno incentrato sulla storia e sulle memorie del Novecento), nel quale si “costruiscono”
anche, con l'educativa, i gruppi; il viaggio, naturalmente; e un'appendice che viene solitamente chiamata
“restituzione”, nella quale si cerca di rielaborare le parole chiave dell'esperienza vissuta in un'ottica che possa
“servire” ai ragazzi, oggi. Tutti, in fondo, non nascondono il fatto che lo scopo ultimo della costruzione di
queste “comunità viaggianti” – come sono abitualmente definite – è quello di creare una generazione
consapevole, che sappia essere partecipe del proprio presente, insieme.

 

Nel farlo, noi dell'associazione Deina abbiamo deciso che è fondamentale sapere stare anche in silenzio,
sapere ascoltare quello che pensano questi ragazzi. Troppo spesso, ci dicono, il mondo degli adulti e la scuola
non riescono a trovare il tempo. Noi lo abbiamo, e nel costruire un percorso laboratoriale strutturato sul
confronto, quelli che all'inizio vediamo come dei ragazzini sospettosi e vispi, si schiudono per quello che
sono: giovani uomini e donne che “chiedono una pausa, un po' di speranza, chiedono ascolto, pretendono una
carezza” (così li ha descritti una loro tutor), giovani uomini e donne che hanno qualcosa da imparare e hanno
molto da insegnare (e cazzo avevamo bisogno di qualcuno che pensasse a quello che dicevamo, ci ha scritto
una di loro). Mentre scoprono gradualmente il percorso che abbiamo ideato per loro, ci regalano il loro
sguardo che sa essere critico, lungimirante, vivo. 

 

http://www.deina.it/#!promemoria/cl15


 

Osserva, dietro c'è la vita.

 

È scritto su un cartoncino giallo, formato A5: è un brandello degli ottocento pensieri ed emozioni che i
ragazzi e le ragazze di Promemoria Auschwitz hanno registrato subito dopo la giornata trascorsa nel museo-
memoriale di Auschwitz I e nelle lande desolate di Birkenau, Auschwitz II.

 

Il punto di rottura – ha scritto un altro o un'altra (i biglietti sono anonimi) partecipante – arriva quando meno
te l'aspetti. Noi abbiamo la straordinaria opportunità e la responsabilità di essere osservatori privilegiati del
momento in cui, al posto che distogliere lo sguardo, questi ragazzi e queste ragazze hanno il coraggio di
osservare il punto forse più buio del nostro recente passato. Abbiamo dedicato molto tempo a prepararli, e
cerchiamo di essere al loro fianco quando, camminando tra i “blocchi” di Auschwitz e Birkenau, ciascuno di
loro scruta le proprie reazioni, si interroga sulla propria capacità di comprensione. Tutti loro hanno scelto di
farlo, di scivolare in un punto di vista al quale non possono bastare ore e ore di preparazione storica, di
laboratori, di discussioni. Su quella distesa di neve o di fango si gioca una partita nella quale la posta in gioco
è il significato che possiamo dare alla storia, che cosa ce ne possiamo fare, a cosa può servirci studiare, ed
eventualmente capire. Partono con un numero incalcolabile di domande, e a molte trovano risposta: quando e
dove è accaduto, con quali ingredienti umani si è arrivati alla Shoah e agli altri stermini, passo dopo passo, in
un micidiale intreccio di intenzioni – ordini dall'alto –, di spontaneità – spirito di iniziativa di gente più o
meno comune – e di indifferenze, in un contesto dove un più o meno altalenante consenso fronteggiava un
troppo fragile dissenso. Quando “toccano con mano” (come dicono sempre loro), quando calpestano e



respirano Auschwitz, una regione concentrazionaria che brulicava di decine di migliaia di esseri umani in
gran parte condannati all'eliminazione immediata, quando ascoltano quel silenzio, traballano. E i loro
interrogativi sul come è accaduto vengono soppiantati dalla domanda che li ha spinti a scegliere di vivere
questa esperienza: perché? Non ascoltano più, alcuni, non vedono più, sono entrati in un territorio in cui
servono competenze umane inedite, per loro e per tutti. A tanti, per ragioni familiari o personali, può suonare
come una bestemmia, ma lo vediamo ogni anno accadere, intorno a noi e dentro di noi: Auschwitz può
insegnarci a sentirci vivi. Ma prima, dalla sensazione del baratro, dalla percezione del vuoto, bisogna sapersi
liberare.

 

Mi sono sentita sopraffatta da tutte le emozioni. Ho sentito il bisogno di gridare.

 

 

È a Birkenau, dove andiamo nella seconda parte della giornata, che molti partecipanti si trovano a dover fare
i conti con emozioni che non sapevano di poter provare, certamente non nella storia vera, quella che si
intravede – immobile – nei luoghi di memoria. Non sono pochi quelli che già ad Auschwitz hanno vissuto
una sorta di crollo interiore, e non è trascurabile – l'ho già scritto altrove – il numero di quelli che misurano la
distanza tra le loro aspettative create da un quindicennio di Giorno della Memoria e la realtà di un impatto
con il lager che produce uno shock minore di quello che prevedevano. Si controllano, si monitorano: si
aspettano di vivere emozioni forti. E se da un lato possono avere una corazza protettiva fatta di nozioni
scolastiche, di conoscenza o di familiarità con questo altrove dello spazio e del tempo grazie al consumo di
prodotti culturali – film, videogiochi, rete, libri, fumetti, iniziative istituzionali –, dall'altro, finché non la
vivono, non hanno le coordinate per prefigurarsi l'esperienza del viaggio di memoria, questo moto per luogo
che per molti è già prima ancora di partire una tappa fondamentale della loro autobiografia. È già scritto, ma

http://bit.ly/NostraShoah


farne esperienza è un'altra cosa: capita, a tanti e a tante, di sentirsi perduti.

 

Per la prima volta, non ho parole per dire ciò che provo.

 

Com'è uno sguardo senza speranza? Ho lo stomaco che gira e il cuore che scoppia e gli occhi che
non piangono e la bocca che non parla. Voglio esplodere, sto male, perché ho paura.

 

Il nostro compito, credo, è provare ad aiutarli a trovarle, le parole che non hanno o che non hanno mai
cercato. Cerchiamo di mettere in dialogo costante quello che pensano – e quello che credono di pensare – con
quello che sanno – con quello che credono di sapere – e con quello che sentono. Cerchiamo di portarli oltre.

Noi, di non molto più grandi di loro, proviamo a dotarli di un armamentario critico, consapevoli di essere
degli storytellers, a nostro modo, di puntellare insieme a loro la nostra memoria pubblica di punti
interrogativi prima ancora che di certezze, e sapendo che il nostro ruolo di formatori non si limita
accompagnarli dentro Auschwitz, ma deve cercare con loro la strada per uscirne un po' più saldi, coscienti del
fatto che la storia è un intreccio di scelte e di responsabilità, e che in mezzo a tanta miseria e tanto dolore che
l'uomo ha saputo infliggere a se stesso dobbiamo trovare gli antidoti perché la storia non faccia, mai, le rime.
Succede sempre che ce lo dicono loro, quello che capita quando attraversi Auschwitz.

 

La rabbia ha invaso in molti momenti anima e corpo, ma l'ho abbandonata, l'ho fatta scivolare
via grazie alla bellezza di altri esseri umani.

 

Guardare la morte per percepire la vita, non avrei mai pensato fosse possibile.

 

Io voglio fare qualcosa. Voglio essere quella che urla "nella folla del silenzio, nel mondo senza
fine e nelle stanze vuote". […] Mi avete cambiata e tornerò da questo viaggio malinconica ma
rigenerata. Farò della mia microstoria qualcosa e se prima dicevo "Da grande voglio costruire..."
ora voglio abbattere... le barriere, le ingiustizie e l'amarezza. […] Non avevo più motivo di
vivere, ma voi ed Auschwitz me ne avete dato uno. Torno diversa e farò del mio meglio perché
questa nuova me aiuti nell'abbattimento delle vecchie barriere.

 

Un fotografo, uno che di lavoro esplora le vite degli altri, un giorno di qualche anno fa ci ha detto che quello
che accade dopo ai nostri ragazzi non è facile da raccontare. In realtà ha trovato le parole per dirlo, lo credo
io e lo credono i miei compagni di viaggio, perché ora le usiamo anche noi.



Per dire quello che succede dopo, quando ancora discutiamo con i ragazzi di quello che hanno vissuto,
quando condividono in gruppo, con i loro tutors, le difficoltà, i dilemmi e le sofferenze della loro quotidianità
e del loro tempo che ora vedono con occhi più lucidi, a quel punto capita che la comunità si stringa, in cerchi
concentrici, che si allargano, e alla fine si ha davvero l'impressione di essere una sorta di tutt'uno in cui ogni
individualità può esistere, una comunità in cui ci si abbraccia moltissimo, perché tra tutta quella morte questi
ragazzi sanno ritrovare il senso profondo, quello che in fondo molti di loro cercavano fin dall'inizio, a volte
senza saperlo.

Il fotografo lo ha detto bene, quel giorno di qualche anno fa, lo ha detto con le sole parole che possono dirlo,
credo. Prima, però, ha specificato che molti, del mondo dei grandi, non lo capiscono, non sanno leggere
quegli sguardi con una nuova profondità, quella voglia di abbracciarsi e di cantare che li segue chissà per
quanto tempo, quella voglia, anche, di ballare:

 

Voi ragazzi, dopo Auschwitz, rimbalzate alla vita.

 

 

 

Tornati a casa, poi, resta addosso quel senso di comunità: li abbiamo aiutati a costruire un'appartenenza che
devono saper guardare con occhio vigile, perché ogni identità collettiva può nascondere delle insidie,
soprattutto se è sgorgata da un'esperienza edificante – il sentirsi migliori, innanzitutto. “Il treno”, il più ampio
dei cerchi concentrici, manca a loro e manca anche a noi, che però abbiamo la fortuna di poterlo vivere ogni
anno, da tempo. Ed è anche una responsabilità, perché non possiamo mai sentirci “arrivati”, non dobbiamo
credere di aver trovato la formula educativa vincente e immutabile, e perché questa immersione nel baratro
più profondo del nostro tempo deve essere sempre fatta, credo, con l'obiettivo di strutturare una formazione
permanente al pensiero critico che riguardi anche noi stessi. Quando l'umanità si è sentita al sicuro, in
passato, non lo era. Se e quando capiterà (è capitato) che uno tra noi o i nostri ragazzi – come Ulisse con il
canto delle sirene – dovesse avere delle difficoltà a tornare, perché è troppo doloroso vivere la storia sulla
propria pelle o, al contrario, perché può essere affascinante guardare dove l'uomo ha saputo spingersi, è solo
la comunità a poterla avere vinta, una comunità che dentro Auschwitz trova ogni anno le parole chiave per
ripartire.

 

Non sono solita condividere gli affari miei sui social network, non sono solita farlo e basta, ma
stasera voglio. Voglio condividere quanto di più bello mi sia mai capitato, provare a dire senza



se e senza ma come e quanto sia bello rimbalzare alla vita.
Come e quanto sia bello avere una settimana per vivere una vita.
Era il 16 febbraio. Pioveva, e la giornata si prospettava fredda. Non la mia.
Era il 16 febbraio, ed io partivo. Partivo per un viaggio dal quale non sapevo cosa aspettarmi,
partivo per un'avventura che a me sembrava tanto lontana da non riuscire ad interpretarla.
Era il 16 febbraio, ed io mi dicevo: “è un viaggio come tanti, sarà splendido, ma comunque un
viaggio come tanti”.
Ripensandoci col senno di poi, diamine come mi sbagliavo.
Era il 16 febbraio, ed io salivo su un autobus. Il “gruppo O” partiva.
Era il 16 febbraio, e la mia settimana per la vita cominciava: mi stava portando a Cracovia.
Sarò sincera, non ci sono parole. Non esistono, semplicemente non esistono parole per descrivere
o anche solo definire quello che abbiamo vissuto. Quello che noi, noi abbiamo vissuto, perché io,
da sola, non ho vissuto nulla. È stato tutto un “facciamolo, e se va male siamo insieme”. È stato
tutto uno stare uniti contro il peggio, un rimbalzare alla morte con la vita, un rimbalzare alla vita
con la vita, la vita di 800 persone, che su un treno dall'Italia hanno preso i loro zaini e hanno
seguito le orme di chi settant'anni fa su un treno dall'Italia andava incontro alla morte.
Noi 800 abbiamo fatto una strada lunga, una strada impervia, e qualcuno cadeva, ma ci tenevamo
per mano, e chi cadeva era aiutato a rialzarsi.
Era il 16 febbraio, e sul treno ridevamo tutti. Eravamo così felici. Dio, se ci penso mi viene da
piangere per la malinconia. Non ho mai visto tante persone felici le une vicine alle altre.
Eravamo felici ed eccitati. Per una settimana via dalla quotidianità, per una settimana di
scoperta, per una settimana via dalla nostra stretta Italia. I motivi erano tanti, ma posso
assicurarvi che non uno su quel treno non ha sorriso neppure una volta. Passavamo di cuccetta in
cuccetta, correvamo per i corridoi del treno ridendo, cantando, suonando, urlando. Io non so
bene come spiegarlo, ma, dio, abbiamo fatto di quel treno la culla della nostra felicità.
Vorrei raccontare di tutti. Di tutti quei ragazzi che bussavano ai vetri degli scompartimenti e
tentavano di capire di dove fossi, di tutti quelli che passavano correndo con in mano una cassa e
la musica nei loro occhi. Vorrei raccontarvi di tutte quelle persone che mi hanno fatto ridere, che
mi si presentavano o urlavano i loro nomi e la loro città di provenienza. Dio, come vorrei
raccontare di tutti, di tutte quelle persone che per quella settimana avevano deciso di lasciare a
casa il peso delle maschere e di portarsi dietro solo quello della propria identità. Un peso leggero
se lo si sa tenere stretto.
Noi questo abbiamo imparato. La nostra identità, noi abbiamo imparato a tenercela stretta.
Era il 19 febbraio quando siamo passati sotto quella scritta.
“Cado” ho pensato, “adesso cado e non mi rialza più nessuno, adesso cado e di nuovo sarò sola
nel rialzarmi”. Vorrei tornare a quel momento e cancellare quel pensiero dalla mia testa, vorrei
anzi che mi fossi guardata attorno ed avessi sorriso ai miei compagni di viaggio, al mio gruppo
O. Nessuno è mai caduto da solo, né sotto la scritta né più avanti.
Ci guardavamo tutti i piedi. Un macabro pensiero passava per la testa di tutti: “e se qui è morto
qualcuno?”. Alzavamo gli occhi da terra, e gli sguardi si incrociavano. Alcuni piangevano, altri
erano seri. Io non so bene come o perché, ma lì dentro ci capivamo senza le parole.
Nessuno ha parlato dentro ad Auschwitz. La nostra guida camminava frettolosamente, esalava
nuvolette bianche nel freddo magico della parte brutta di quella bella Polonia. Continuava a dirci
dei numeri. Li ripeteva, aggiungeva cifre ad altre cifre, storie su storie su storie su storie su altre
storie. E io mi chiedevo se mai sarebbero finite le storie. Ascoltavo ma non ascoltavo, mi
guardavo attorno, guardavo i muri, li toccavo, poi però ritraevo la mano, e avevo paura perché
qualcuno settant'anni prima forse aveva fatto lo stesso nel morire proprio in quel punto, ed io
stavo cancellando la sua ultima traccia. Camminavo leggera sulla terra bagnata, avevo paura di
rovinarla. Volevo cristallizzare quel posto, volevo che chiunque avesse vissuto un attimo di
paura lì dentro non svanisse, volevo che il legno delle porte o il cemento delle scale ricordasse i
loro passi, le loro mani, non le mie.
Era il 19 febbraio, ed io mi sentivo un'intrusa in un mondo impossibile.



Poi di mondo impossibile se n'è aperto un altro.
“Birkenau è un bel posto”. L'ho pensato. Stavo camminando per una strada sterrata, uscendo da
un boschetto dove un tempo c'era una camera a gas e ho pensato questo. È pieno di alberi,
sembra un parco. Se quello che è stato fatto non fosse stato fatto forse oggi sarebbe un ritrovo
per le famiglie, un ritrovo per le coppie innamorate. Forse oggi non avremmo i brividi a
camminare su quelle strade. E mi veniva da piangere, perché pensavo a come può un uomo
distruggere la bellezza della natura, come può un uomo distruggere la bellezza dell'uomo. Ero
arrabbiata, sono arrabbiata, perché se cose del genere dovessero accadere di nuovo perderei la
speranza. Come le persone nelle camere a gas graffierei i muri, e lascerei un segno su quei muri.
Un segno ancora visibile dopo settant'anni, giuro, giuro che lo farei. So che non so cosa voglia
dire essere in quella situazione, ma so che la speranza è tutto, e mi conosco, dopo questo viaggio
mi conosco, e so che se mi togliessero la speranza farei di tutto per riprendermela.
Questo pensavo sulle strade di Birkenau. Io speravo, sulle strade di Birkenau. E mi dicevo che
dovevo farlo, che dovevo sperare, perché se non avessi sperato dove un tempo nessuno aveva
potuto farlo avrei perso la mia occasione più grande. Mi sono aggrappata ai rami tanto tetri
quanto affascinanti di quegli alberi scheletrici, e a questi ho legato le mie paure e la mia speranza
e la mia voglia di essere felice. La mia voglia di rendere felice.
Il 20 febbraio mi sono seduta in cerchio con il gruppo O, il mio gruppo O.
Il 20 febbraio ho pianto, ma non ero sola. Piangevamo in cinquanta, piangeva tutto il gruppo O.
Ci chiedevamo perché le cose che avevamo visto fossero esistite, e realizzavamo che erano vere.
Realizzavamo che i numeri non erano solo numeri ma vite, e che le storie non erano solo storie
ma persone. E piangevamo, e ci abbracciavamo, e ci raccontavamo le nostre di storie, tendendo
la mano gli uni agli altri attraverso la fiducia che volevamo avere in noi e tra di noi.
“La rete di sguardi che si è creata, quella mi porterò a casa”.
È passata una settimana da quella rete di sguardi. E domani saranno otto giorni, e in un battito di
ciglia mi ritroverò a dire “è stato un anno fa che io e il gruppo O ci siamo seduti e ci siamo
guardati”, o cinque, dieci, venti, trent'anni che ho vissuto quella settimana, la mia settimana più
bella. Ma non dimenticherò. Non dimenticherò nulla di tutto quello che c'è stato, neanche il
minimo dettaglio. Non dimenticherò le vostre voci rotte dal pianto, o i vostri occhi pietrificati
dall'orrore della morte, dalla paura di quello che può fare la vita alla vita.
Io vi voglio bene. E vi ringrazio per aver lasciato a casa le maschere il 16 febbraio e per aver
mostrato quell'identità tanto temuta il 20. È stato bello vedervi, vedervi davvero. È stato bello
potersi sentire capiti in una situazione tanto incomprensibile.
Grazie per avermi riassunto la vita in sette giorni.

 

[Gioia Esmeralda Soglia, 17 anni – Predappio (FC), Facebook, 27 febbraio 2015]

 

Leggi anche:

Carlo Greppi, Questa storia finisce ad Auschwitz.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/materiali/anteprime/questa-storia-finisce-ad-auschwitz
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



