
 

De Oliveira, l'enigma 
Roberto Manassero
4 Aprile 2015

Così, per immagini che tornano in mente senza pensarci troppo, perché racchiudere 106 anni di vita e ottanta
di cinema in un articolo è impossibile. Inevitabile, forse, ma ingiusto.

 

Manoel De Oliveira è morto, anche se tutti lo consideravamo immortale. A un certo punto della sua carriera
aveva pure cominciato a girare film testamentari (almeno così allora sembrava), film di riflessione sulla vita e
sulla morte, come Viaggio all’inizio del mondo, Ritorno a casa, qualcuno disse anche Parola e utopia: ma
siccome poi la sua ora non si decideva ad arrivare, De Oliveira proseguiva a cazzeggiare (sì, cazzeggare, non
ricordo un regista che abbia cazzeggiato con maggior piacere come De Oliveira) e a divertirsi con il suo
cinema, con la sua sterminata cultura, con l’ancora più vasta ironia, parlando di identità, di memoria, di
radici, di bellezza, di morte, di angeli e demoni, di patti col diavolo, di scherzi a Dio, sempre con l’animo
dell’affabulatore, del narratore che si prende il proprio tempo, che considera la parola come l’immagine,
qualcosa da costruire, mettere in scena, rendere essenziale.

 

Era parsimonioso, De Oliveira. Ha girato un mucchio di film, nemmeno si sa bene quanti, lui stesso si è
sempre divertito a confondere le idee rispetto al lavoro nel periodo fra gli anni ’30 e gli anni ’70. Ma ogni
stacco di montaggio, ogni posizione della macchina da presa, De Oliveira li calibrava alla perfezione, o forse
gli venivano così, semplici e naturali. Viene in mente La lettera, un film che più essenziale non si potrebbe,
La principessa di Clèves ambientato negli anni ’90 ma con toni settecenteschi: lei che nel finale rinuncia per
sempre al suo amore e lui, l’amato, che tiene un concerto rock filmato in campo lungo. Lei da una parte, lui
dall’altra; due mondi, un’ereditiera e un cantante pop, un tamarro, separati ma capaci di comunicare grazie
alla semplice vicinanza. Perché il cinema si fa così, mettendo insieme i pezzi, a cominciare dalle immagini. E
poi l’alto con il basso, il settecento con la musica leggera, i tableau vivant fuori e il fuoco della passione
dentro, l’ironia della narrazione e il dramma vero che si consuma in volti rigidi come statue.

 

Una statua, in fondo, dice tutto del cinema di De Oliveira: si chiama Pedro Macau, la si può vedere ancora
oggi in un paesino sperduto della campagna portoghese, quella in cui il regista ha passato la sua infanzia. Lo
racconta in Viaggio all’inizio del mondo: Pedro è un omino inginocchiato, su una sua spalla tiene una trave, e
la trave regge una casa. C’è anche una filastrocca, che fa più o meno e così e soprattutto fa una tenerezza
incredibile: «Mi chiamo Pedro Macau e ho una trave sulla schiena. Molti passano per vedermi, gli uni con la
faccia bianca, gli altri con la faccia nera. Ma nessuno mi toglie dal mio tormento». In quell’immagine
poverissima e straordinaria, De Oliveira ci mette tutta la dignità del dolore di cui una vita onesta è colma; ci
mette il mito di Sisifo, la cognizione del dolore, un volto senza espressione, sofferente e calmo. Prendete i
volti dei suoi attori preferiti, Leonor Silveira, Luís Miguel Cintra, Leonor Baldaque, Isabel Ruth, Ricardo
Trêpa: inespressivi, serafici, calmi, anche quando soffrivano per amore. E pensare che in De Oliveira l’amore
è sempre stato di perdizione, diabolico, crudele: a cominciare ovviamente da Amor de perdição, capolavoro
tratto da uno dei suoi autori prediletti, Camilo Castelo Branco (dedicò pure un film ai suoi ultimi giorni di

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/de-oliveira-lenigma
https://test.doppiozero.com/roberto-manassero
http://it.wikipedia.org/wiki/Viaggio_all%27inizio_del_mondo
http://it.wikipedia.org/wiki/Ritorno_a_casa
http://it.wikipedia.org/wiki/Parola_e_utopia
http://it.wikipedia.org/wiki/La_lettera_%28film_1999%29
http://pt.wikipedia.org/wiki/Escultura_humor%C3%ADstica_de_Pedro_Macau
http://it.wikipedia.org/wiki/Amore_di_perdizione


vita, Giorno della disperazione), passando poi per Francisca, Le soulier de satin, La valle del peccato.

 

Non si sono quasi mai guardati in volto, i personaggi di De Oliveira: guardavano oltre il fuoricampo, chissà
dove, parlandosi in altri modi, comunicando su altre livelli. Nei Misteri del convento c’è una sequenza di
porte aperte e porte chiuse che suggerisce seduzione, tradimento, segreto: sembra Lubitsch, lo è, e uno come
De Oliveira se la poteva permettere una tale sintesi di azioni e desideri. Il cuore del discorso stava nel vuoto
pienissimo che ogni immagini lasciava dentro e dietro di sé, prima della successiva, dopo la precedente.

 

A un certo punto, De Oliveira ha tolto il trucco da quei volti, per quanto bellissimi e angelici. L’ha tolto a
Michel Piccoli, in Ritorno a casa, mettendolo di fronte alla tragedia della morte, della vecchiaia, della
stanchezza: basta col teatro, basta con il cinema, basta con la finzione. L’improvvisa stanchezza sul volto di
un attore finiva per svuotare il corpo dall’interno, così, da un momento all’altro: la maschera cadeva, non
restava che la solitudine. Lo ha pure fatto, De Oliveira, di svuotare un corpo della sua anima: in Singolarità
di una ragazza bionda. Una bella ereditiera cleptomane veniva scoperta e, puff, si spegneva di colpo, come
una bambola meccanica, come se un corpo che senza volontà non avesse diritto a vivere. E il corpo – il corpo
della Passione di Cristo (Acto de primavera), il corpo perduto e sempre promesso di re Sebastião e di tutta la
storia portoghese (No, o la folle gloria del comando), il corpo mangiato e ben digerito grazie a un ricca
eredità (I cannibali) – quel corpo è sempre stato il centro fisico del suo cinema.

 

Un cinema che De Oliveira ha attraversato in ottant’anni di vita e di lavoro, dal documentario degli inizi, alle
rivoluzioni narrative e stilistiche degli anni ’70 e ’80 (lo straniamento, la teatralità, le durate fluviali, la
letteratura alta e la vita grezza), fino alle vette intellettuali di fine anni ’90 e inizio degli anni duemila, il suo
momento forse più alto, in cui De Oliveira riformulò tutto, inventandosi uno sguardo, una precisione, una
parola, una visione storica e un’ironia senza tempo che sono diventate un marchio, un modello tutto suo,
inimitabile e a volte pure, perché no, piacevolmente palloso.

 

Era immobile all’esterno, ma brulicante di passione sotto la superficie, il cinema di De Oliveria: chiunque si
sia mai perduto in uno dei suoi mondi lo sa bene. La vita, misteriosamente, stava da altre parti, non nei corpi,
non nei dialoghi, eppure c’era, con tutto il suo carico di leggerezza, tragedia e spiritualità che ricade sulle
spalle di ogni Pedro Macau di questo mondo. In Un film parlato, ad esempio, ciascuno parlava la propria
lingua, nessuno capiva, ma tutti si capivano: dove stava, allora, in quel caso e in mille altri della sua
filmografia, il livello di comprensione? Nelle immagini, oltre le immagini, prima, dopo, in mezzo? Lui, De
Oliveira, probabilmente non l’ha mai saputo, e quell'enigma l’ha cercato fino all’ultimo, visto che ancora in
O Estranho Caso de Angélica, a oltre cent'anni, stava ancora lì a raccontare di una defunta che prende vita
dentro un’immagine e dunque a prendersi gioco dell’idea che il cinema sia la morte al lavoro. Lui, De
Oliveira, in fondo, la morte non sapeva nemmeno cosa fosse.

 

 

Questo articolo è stato pubblicato su Cineforum

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://it.wikipedia.org/wiki/Giorno_della_disperazione
http://it.wikipedia.org/wiki/Francisca_%28film%29
http://it.wikipedia.org/wiki/Le_soulier_de_satin
http://it.wikipedia.org/wiki/La_valle_del_peccato
http://it.wikipedia.org/wiki/I_misteri_del_convento
http://it.wikipedia.org/wiki/Singolarit%C3%A0_di_una_ragazza_bionda
http://it.wikipedia.org/wiki/Singolarit%C3%A0_di_una_ragazza_bionda
http://it.wikipedia.org/wiki/Atto_di_primavera
http://it.wikipedia.org/wiki/No,_la_folle_gloria_del_comando
http://it.wikipedia.org/wiki/I_cannibali_%28film_1988%29
http://it.wikipedia.org/wiki/Lo_strano_caso_di_Angelica
http://cineforum.it/FocusesTexts/view/De_Oliveira_l_enigma
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



