
 

La madre e il silenzio 
Roberto Manassero
17 Aprile 2015

La madre, non la mamma, o per lo meno non all’inizio del viaggio. La madre come appiglio dell’identità,
come origine della vita, soprattutto origine del linguaggio che dà un senso al mondo, che lo ferma e lo regola.
La madre come grande tema dell’arte contemporanea.

 

C’è un libro uscito da qualche mese, Mi chiamavano piccolo fallimento di Gary Shteyngart, in cui lo scrittore
racconta la sua storia di immigrato russo in terra americana, e soprattutto di figlio mammone e cagionevole,
alla fine del quale compaiono in quattro grafie differenti le parole conclusive di una preghiera ebraica: ?????
????, «Ve’imru Amen», «Diciamo, Amen», «? CKA?E: AMEH». Parole senza senso, scrive Shteyngart,
parole che si sa leggere ma non capire, attraverso le quali però stabilire un legame di gesti e suoni con i
propri genitori, la cui foto in bella posa, con la madre a sinistra e il padre a destra, compare come ultima
traccia del libro. Un appiglio, dunque, meglio un approdo, la speranza che perduri per sempre l’invocazione
di una canzoncina sovietica ripetuta di continuo dal fallimento ancora bambino: «Che ci sia sempre il sole,
che ci siano sempre cieli blu, che ci sia sempre la mamma, che ci sia sempre io».

 

C’è poi un album uscito da pochi giorni, Carrie & Lowell di Sufjan Stevens, che come Mia madre di Moretti
è costruito sul ricordo di una madre da poco scomparsa, la Carrie del titolo, donna bipolare, alcolizzata,
colpevole di aver abbandonato i figli ancora bambini. I primi versi dell’album rivelano il senso complessivo
del lavoro, e sono bellissimi e impossibili: «Spirit of my silence I can hear you / but I’m afraid to be near you
/ and I don’t kwow where to begin / and I don’t kwow where to begin…». Sufjan Stevens racchiude
nell’ossimoro di un silenzio che ha voce una privazione che è pace dei pensieri, una dimensione desiderata e
al tempo stesso allontanata, da combattere e al tempo stesso richiamare con una parola che dia una senso al
dolore, alla morte, alla realtà stessa.

 

Forse è proprio questo che Moretti ha cercato in Mia madre, attraverso il personaggio che interpreta,
Giovanni, il fratello della protagonista Margherita, regista ovviamente suo doppio: il silenzio, il silenzio della
vicinanza all’altro, una pura e semplice presenza che prevede e anticipa bisogni e desideri. È lui, Giovanni,
colui che sta a lato del film, «l’attore accanto al personaggio» come suggerisce di continuo Margherita ai suoi
interpreti, senza che nessuno sappia bene cosa intenda; è lui che è sempre un passo prima della sorella al
capezzale della madre, volto nella folla pronto a emergere per starle alle spalle, per accudirla. Un angelo,
insomma, che come le figure alate di Wenders citate nel film, finisce per scivolare anch’egli preda di dubbi e
paure, umano come gli altri, compromettendo in parte la purezza della sua figura ma testimoniando la
tensione contraddittoria e fertile da cui prende vita Mia madre.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-madre-e-il-silenzio
https://test.doppiozero.com/roberto-manassero
http://www.guanda.it/scheda.asp?editore=Guanda&idlibro=7992&titolo=MI+CHIAMAVANO+PICCOLO+FALLIMENTO
http://www.indieforbunnies.com/2015/04/07/sufjan-stevens-carrie-lowell/


Mia madre, regia Nanni Moretti, una scena del film

 

Sulla scena del film tutto si incrocia e si equilibra: il sogno, la realtà, il passato, il presente, la vita, il set. Ma
il cinema, questo cinema di Moretti, onirico e soggettivo, sembra non farcela più a ricondurre il reale a un
principio di logica e coerenza, di rigore e controllo. Moretti ne sente la fragilità, la affronta con onestà e
coraggio, mettendo in scena momenti labili eppure bellissimi  (il sogno per le strade di Roma, con la gente in
fila per vedere Il cielo sopra Berlino e Famous Blue Raincoat di Leonard Cohen; i bellissimi frammenti in
cui Margherita si vede da giovane), inseguendo una continuità di discorso ed emozione tanto toccante quanto
purtroppo vana. La semplicità del suo stile, la costante depurazione di legami logici affidati semplicemente al
montaggio, porta Moretti a inseguire nel cinema quello che nel Regno Emmanuel Carrère chiama, citando
Baudelaire, lo «stile fluido, caro ai borghesi», la capacità cioè di collegare sempre ogni cosa, di fare
attenzione che il discorso fili liscio e senza intoppi.

 

Mia madre insegue questa fluidità, la trova e la afferma con convinzione: ma al tempo stesso ne patisce la
debolezza, trovando invece l’essenzialità di sguardo e di spirito evocata nelle intenzioni soprattutto in
dialoghi, gesti e corpi singoli, che valgono cioè per se stessi, momenti di cinema puro e intensissimo che
bloccano il tempo e la continuità. Come il gesto della mano di Turturro che accarezza Margherita dopo la
straziante confessione sulla solitudine dei libri di latino una volta scomparsa la madre; o come il pianto sotto
le coperte della figlia di Margherita alla notizia della morte della nonna.

 

Dopo aver parlato per anni di se stesso come punto di partenza per l’incontro con l’altro; dopo, soprattutto,
aver trovato nel corpo dell’altro, da Aprile a La stanza del figlio a Il caimano e Habemus Papam, la
proiezione di paure naturali e inevitabili, con Mia madre Moretti si arrende alla complessità semantica del
reale e alla umanissima impotenza di qualsiasi tentativo logico di comprenderlo e interpretarlo. Solo
l’attenzione che ha per le singole parole, per le battute minime e per i singoli piani gli consente di trovare un
appiglio, un sostengo; l’equivalente cinematografico delle parole stampate di Shteyngart o della luce che
colpisce attraverso un vetro la figura fittizia di Sufjan Stevens («I see the signal searchlight strike me in the

http://it.wikipedia.org/wiki/Il_cielo_sopra_Berlino
http://en.wikipedia.org/wiki/Famous_Blue_Raincoat
https://test.doppiozero.com/materiali/parole/emmanuel-carrere-fuori-e-dentro-il-regno
http://it.wikipedia.org/wiki/Aprile_%28film%29
http://it.wikipedia.org/wiki/La_stanza_del_figlio
http://it.wikipedia.org/wiki/Il_caimano
http://it.wikipedia.org/wiki/Habemus_Papam_%28film%29


window of my room…»), materia minima ma concreta da cui partire per ridefinire il mondo, per fermare
l’inondazione, per riportare tutto «back to reality», come urla in un momento di rabbia l’attore americano
interpretato da Turturro.

 

Per Moretti il cinema resta l’unica forma da opporre alla paura del silenzio, e inevitabilmente lo vive come
una salvezza che si fa condanna (condanna a girare altri film, a discutere con gli attori e con la troupe, a
gestire relazione e affetti che richiedono attenzione), trovando nella figura della madre un simbolo che è
origine e sentimento della fine: « I forgive you, mother, I can hear you», canta ancora Stevens, «And I long to
be near you / But every road leads to an end / Yes, every road leads to an end»…

 

La rabbia del figlio ferito dalla morte della madre in La messa è finita, si è fatta perciò accettazione
sconsolata eppure fervida di un rumore di fondo che non solo richiama continuamente alle proprie
responsabilità («Margherita, noi siamo pronti», dice infinite volte l’aiuto regista), ma si esprime attraverso la
voce depurata, semplice eppure pregnante, troppo scritta ed evidente, del film stesso, per il momento ancora
legato al ricatto continuo dell’immagine simbolica, della metafora visiva che comprende il racconto e lo
sintetizza.

 

Nanni Moretti

 

La ricerca di una semplicità di sguardo, di un’assenza di retorica, di una logica di pensiero chiara ed
essenziale (la grammatica della lingua, la nettezza dei legami del periodo invocati dalla madre), che è ciò che
Margherita non trova sul suo set, è forse la stessa che manca a Mia madre, al quale sarebbe bastato un passo
indietro rispetto alla chiarezza del trama onirica, un po’ più di coraggio nel nascondere invece di mostrare,
nel sospendere invece di chiudere, per essere non solo commovente e toccante, ma anche esatto, certo di una
bellezza che nasce dalle immagini e dai corpi che le abitano, dalla consapevolezza della morte come presenza
dolce e compassionevole (che è ciò che rende meraviglioso l’ultimo Heimat di Reitz, dove la madre è
«rassicurazione» per il figlio e non muore mai, sempre in bilico fra vita e oblio…).

http://it.wikipedia.org/wiki/La_messa_%C3%A8_finita
http://it.wikipedia.org/wiki/Heimat_%28serie_di_film%29


 

Moretti non ha la purezza grave di Bergman, e nemmeno la straziante, misteriosa malinconia del Woody
Allen di Un’altra donna, modelli a cui Mia madre guarda in modo naturale, senza complessi. Eppure sa di
sfiorarle, sa di dover continuare a cercarle.

 

Pensando all’ultima scena del suo film, quando gli alunni della madre di Margherita e Giovanni vengono a
rendere omaggio alla salma, e parlano dei loro ricordi, di quanto era una brava professoressa ma soprattutto
di quanto per loro fosse una mamma, viene in mente proprio l’ultima battuta di Un’altra donna, espressione
dei pensieri di una docente di filosofia di mezza età: «E mi chiesi se un ricordo è una cosa che si ha o una
cosa che si è persa».

 

Ebbene, pensando agli altri e ai propri affetti, in nome del ricordo che lui – e per una volta solo lui, non
l’attore o il personaggio al suo fianco – ha della sua mamma morta da poco, della sua mamma e non di sua
madre, Moretti lo sa cos’è un ricordo: è qualcosa che si ha, qualcosa che ciascuno lascia in dono.

Per se stesso, invece, non lo sa ancora. E forse lo chiede al suo spettatore, in quello sguardo finale di
Margherita Buy che non è proprio rivolto alla camera, ma un po’ più in là, un po’ a fianco.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://it.wikipedia.org/wiki/Un%27altra_donna_%28film%29
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



