DOPPIOZERO

| ntervista a Santiago L Opez Petit

EliaVerzegnass
22 Aprile 2015

Elia Verzegnass Molti pensatori hanno provato a considerare la rivolta tanto come evento che sfida
I'ordine sociale, quanto come tattica con cui lacerare le maglie di un potere rivelatosi nel tempo intoccabile
rispetto ad altre operazioni politiche (rivoluzione, antagonismo, forme alternative di rappresentanza, ecc.). A
essere posta inrilievo, in entrambi i casi, € la qualita irruenta della rivolta, la carica con cui essa irrompe
nel reale perturbando le condizioni da cui pur essa € sorta. S potrebbe awicinare la rivolta, in favore di
questo carattere, a cio che, nel suo Lo Stato guerra. Terrorismo internazional e e fascismo postmoderno,
viene definito come «gesto radicale»?

Santiago L 6pez Petit Di fronte alla difficolta di pensare oggi la propriaideadi rivoluzione, di fronte
all'impotenza alla quale sembriamo condannati, alcuni di noi cercano nellaribellione, o meglio, in cio che
sarebbe una pratica di sovversione, unavia per attaccare larealta. Non é strano che, ameno nel mio caso,
guestaindagine mi avvicini al pensareil gesto radicale a partire dal gesto dadaista. Duchamp, com'e noto, nel
segnalare un orinatoio e chiamarlo «opera d'arte», non solo attacca |'arte borghese bensi distrugge I'arte come
istituzione. Cio che mi proposi, ovviamente con |'aiuto di un'alleanza di amici, fu generalizzare il gesto
dadaista. Pensare il gesto radicale come interruzione di tutte le relazioni che costituiscono e mantengono
intorpiditalareata. Ciog, come interruzione delle relazioni di senso, di potere e di sfruttamento. Okupar una
casa, il dinero gratis... erano esempi di gesti radicali nel momento in cui sovvertivano il senso comune e
permettevano |'esperienza di un noi. Pero non riuscimmo afar si cheil gesto radicale che era adisposizione
di tutti i ripetesse e prolificasse. 11 sogno di una grammatica di gesti radicali non avanzava. Fu nell'anno
2011 e con il movimento 15M (o degli indignados, utilizzando il linguaggio dei giornalisti) che un gesto
radicale concreto, quello di prendere le piazze, inizio a estendersi e ad aprire uno spazio di sperimentazione.
Prendere |le piazze per prendere la parola. Per dire basta, per affermare che non ci rappresentano. Questa
irruzione del malessere sociale che sicuramente ci supero tutti, inclusi coloro di noi che piu lo desideravano,
non poté sostenersi nel tempo, eil vuoto aperto fu colonizzato nuovamente da vecchi discorsi politici. Per un
certo tempo fu chiaro che esistevano due tipi di politicizzazione. Proveniente dallo Stato, e il suo obbiettivo
era sempre la costruzione della forma partito. Scaturita dalla propria esistenza, e il suo obbiettivo € I'auto-
organizzazione. La gente che si reco nelle piazze non |o fece come portatrice di alcunaidentita (lavoratore,
cittadino...) bensi semplicemente come qualcuno che si alzae gridadi voler vivere. L'utilizzo dello spazio
come leva permise che si incontrassero la forza dell'anonimato e laforza di dolore. Che si incontrassero nel
fondo della strana allegria che produce lo stare insieme. Durante questo lasso di tempo, noi tutti cessammo di
essere unita di mobilitazione per costituirci in anomalie. Figli della notte. Di una notte che la rabbia degna
incendia.



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/intervista-santiago-lopez-petit
https://test.doppiozero.com/elia-verzegnassi
http://slopezpetit.com/
https://test.doppiozero.com/materiali/cartoline-da/il-suono-del-15-m

NOGHE

Santiago Loper Perit

= e

- -_-r]-l'lhl"l"

Nel settembre dello scoro anno & uscito in Spagna un libro dal titolo Hijos de lanoche (Figli della notte). E
uno sforzo durato anni, nel quale e fondamentaleiil vivere una malattia che distrugge e porta alla
disperazione, in una notte che ha poco a che vedere con la notte dei romantici. Il corpo affaticato dalla vita
le ha permesso ripensare la malattia e il malato. || malessere che oggi colpisce ognuno di noi riguarda cio
chelei chiama malattie della normalita: di cosa s tratta?

Effettivamente questo libro parla della malattia, piu concretamente della mia malattia. Pero, primadi
proseguire, mi piacerebbe chiarire una cosa. Quando prendo la parola per spiegare cio che accade allamia
testa, quando descrivo questo processo di distruzione mentale e fisica che duraormai datanti anni, I'lo che
parla e cio che possiede meno importanza. |l racconto autobiografico con il quale iniziaHijos de la noche
svolge unicamente una doppia funzione. In primo luogo, e per com'é costruito, deve impedire al lettore di
adottare la posizione di esteriorita propria dello spettatore neutrale. In secondo luogo, € il racconto personale


http://www.ed-bellaterra.com/php/llibresInfo.php?idLlibre=1005

in quanto tale a costituire laviadi accesso ala notte del malessere. Perché, come giala domanda dice, questa
notte del malessere non ha nullaa che vedere con la notte romantica o mistica. La notte del malessere € la
notte di uno stare-male che non ha fine e, precisamente per questa ragione, poiché la notte della disperazione
S portacon s&, non rimane altro dafare che attraversarla. In questo modo la massima singolarizzazione
permette di andare piu in ladel caso particolare e iniziare a organizzare le domande veramente importanti:
che relazione esiste trala salute e lamalattia? Chi non € malato in questa societa? Si puo fare della malattia
un‘arma? Per cercare di rispondere a simili domande bisogna evidentemente inserire la questione della
malattia in una cornice socio-politica, anche se bisogna farlo con molta attenzione. La politicizzazione della
mal attia non deve nascondere la dimensione astorica o metafisica che le € essenziale, e che laparola
sofferenza esprime, nonostante I'ambiguita che possiede. La nostra sofferenza e sociale. Siamo malati perché
viviamo dentro il ventre della bestia, e samo noi stessi che, semplicemente vivendo, la aimentiamo. Questa
metaforadice, allora, che oggi il capitalismo e lareatas sono identificati I'uno con I'altra e, allo stesso
tempo, che siamo passati dallo sfruttamento capitalista alla mobilitazione globale, nellamisurain cui il
sequestro dellavitas e esteso all'interavita, ben oltre il tempo del lavoro. La mobilitazione globale, cioe la
auto-riproduzione di questa realta resa una con il capitalismo, schiacciale nostre vite perché vivere ormai
non consisterain vivere bensi nel “ possedere unavita’ da gestire con successo. Cheiil capitalismo faccia
ammalare é stato denunciato datempo, la*“novitd’ risultadal fatto che ora, per adattarci alla normalita,
dobbiamo ammalarci. Dali il termine «malattie della normalita», e I'uso del termine fatica proveniente dalla
fisica per includerle tutte. Fatica significa «perdita della resistenza meccanica di un materiale nell'essere
lungamente sottoposto a ripetuti sforzi». La normalita € questa vitain movimento, piegata al movimento di
un capitale sfrenato. Sindrome da fatica cronica, depressione, sensibilita chimicamultipla... «<Non c'€ modo
di etichettarle. Noi, come medici, non osserviamo nulla. E loro, come pazienti, non muoiono mai.»

Nel suo libro Amare e pensare. L'odio del voler vivere emerge con chiarezza |'idea per cui «vivendo
riproduciamo le prigioni del possibile», perché la vita € innanztutto cio che siamo chiamati a gestire. Alla
luce di questo, possiamo pensare la malattia del voler vivere come qual cosa che lotta contro la vita, come
qualcosa di essenzialmente inoperoso e tuttavia in atto?

lolodirel inun altro modo. Lamalattiadel voler vivere non lotta contro lavitamaeil proprio voler vivere
chelo fa Di fronte alle proposte filosofico-politiche che appoggiano un'affermazione vitalistica, ho sempre
preferito liberare lavita contro lavita. Liberare lavita contro lavitasignificacheil voler vivere deve
separarsi dalla Vita che lo assoggetta. Dalla Vita con la maiuscola che e uno spazio di possibili nel quale
siamo introdotti e dal quale non possiamo uscire. Dalla Vita con la maiuscola che é nellatautologia“lavitae
lavita’, banalmente ripetuta dal senso comune. Dalla Vita con lamaiuscolache g, in ultimaistanza, la
mobilitazione globale. Lamalattia del voler vivere st mostra ora nel suo carattere apertamente politico: voler
vivere e non poterlo fare. L'impossibilita di vivere non &€ un‘'opzionein pit bensi costituisce una posizione.
Una posizione, chiaramente politica, innalzatain quel campo di battaglia che e lavita. Perché per i malati di
normalitail voler vivere € laloro malattia e, allo stesso tempo, il loro modo di sfidare il mondo. Con l'aiuto
di Lautréamont, Artaud e Celan ho cercato di precisare in cosa consista questo sfidare. Concordo con cio che
ha detto, sulla necessita di superare il dualismo attivita/passivita nonostante voglia precisare che lo sfidare
compie una critica pratica ed effettiva. In atre parole lafatica, |lamalattiadel voler vivere, dice la verita del
mondo e di se stessi perché la sua contrapposizione € radicalmente pratica: un corpo affaticato interrompe la
mobilitazione.

Questo voler vivere € una malattia che sfida la stancante normalita della vita e l'ordine sociale. Malati di
voler vivere, nel punto in cui lo stare male e il malessere sociale si incontrano, emerge cio chelei chiama
anomalia. Qual e lo stacco rispetto all'anormalita foucaultiana e come si puo vivere questo proprio essere


http://books.google.it/books/about/Amare_e_pensare_L_odio_del_voler_vivere.html?id=jWIjJAAACAAJ&redir_esc=y

anomalia?

Del malessere sociale si puo parlare utilizzando dati statistici. Per esempio si puo affermare che in Spagna ci
sono dieci suicidi a giorno. Si pud anche aggiungere, cosa che si negava fino a ben poco tempo fa,
I'influenza della crisi in queste morti. Credo, senza dubbio, che se volessimo veramente politicizzare il

mal essere sociale dovremmo assimilare il nostro proprio malessere, perché il malessere sociale €, in ultima
istanza, uno stare male con se stessi. Nél libro Figli della notte ho cercato di portare questo presupposto il piu
lontano possibile, e convertirlo in una condizione di veridicita. Ladiagnosi della mia malattia diventa cosi la
diagnos di un'epoca, e lafatica, che € un'interiorizzazione della morte per poter vivere, acquisisce una
dimensione epistemologica e politica. Introdurre il concetto di anomaliain questo quadro mi permetteva di
andare direttamente all'essenziale. Assumere se stessi come anomalia significa attraversare la prova della
fatica, cioe constatare I'impossibilitadi vivere per il fatto di non trovare esattamente il proprio posto, di non
voler trovare il proprio posto in questareata. L'anomalia che esprime la malattia del voler vivere non
consiste, quindi, in una mera disfunzione che puo essere ricondotta a null*altro che a un‘altra dimensione
dellavitache sfidalaVita. Cio implica che I'anomalias presenta, simultaneamente, come ombra ed
emergenza, come critica della metafisica e della mobilitazione globale. Ora, ogni anomalia, proprio perché si
tratta di un‘unita di mobilitazione che si rompe e scappa, € unaforza di dolore. Assumersi come anomalia
significa quindi sgomberareil ruolo dellavittima e farsi con questa forza del dolore. Con cio che si € detto,
credo siachiaro perchéil concetto di anomaliasi separi dal concetto foucaultiano di anormalita. Per Foucaullt,
nonostante alcune incertezze, la triade malato-pazzo-genio continua a funzionare come una specie di filo
sotterraneo. Per il resto, e non serve ricordarlo, questa vicinanza alla «alterita pericol osa» deve completarsi
con il riferimento alleistituzioni disciplinari che saranno incaricate di sottometterla. All'anomalia, invece,
non puo applicarsi né latriade precedente né il sequestro. Perché? Perché il destino dell'anomalianon &
I'esclusione bensi semplicemente la sparizione. L'anomalia scompare quando viene introdotta in un limbo
giuridico e sanitario in cui e sottomessa a un giudizio che non terminamai. Il sospetto deve strapparle una
giustificazione. La verita che porta con sé sovverte non laragione bensi la sua propriarealta, e per questo
bisogna zittirla. Nella vita quotidiana, tale giudizio permanente che cerca la col pevolizzazione dell'anomalia
si traduce spesso in una frase non detta che pero il malato di normalitaintende: «Vivi o muori, pero smetti di
dar fastidio».

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




