DOPPIOZERO

Body Talksin Bruxelles

Maria Elena Minuto
24 Aprile 2015

Qui I'articolo introduttivo della serie: Why Africa?

English Version

«Lo spirito di Patrice Lumumba e degli altri leaders assassinati che, vivendo nel regno dei cieli, possono
prendersi curadei fantasmi del re Leopoldo e di quelli della sua specie», ha urlato apiu riprese I artista
Tracey Rose per le strade del centro di Bruxelles vestita con unatunicaimbrattata di schizzi di vernice e
accompagnata da un totem costruito dall’ intreccio di rami secchi, condannando i massacri e leingiustizie
commesse dal re Leopoldo Il nel Congo duranteil colonialismo (Tracey Rose, Tracings, 2015).


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/body-talks-in-bruxelles
https://test.doppiozero.com/maria-elena-minuto
https://test.doppiozero.com/materiali/why-africa/why-africa
https://test.doppiozero.com/materiali/why-africa/body-talks-in-bruxelles

Tracey Rose, Tracings, performance, 2015

Intensa, tagliente, provocatoria e marcatamente politica, questa esposizione curata da Koyo K ouoh espone
nelle sale del Wiels di Bruxellesil lavoro di una generazione di artiste africane provenienti da differenti
regioni del continente formatesi allafine degli anni ‘90, nel momento in cui, trascorsi ormai vent’ anni dagli
studi postcoloniali, dalle performances e dalle azioni radicali sul corpo degli anni ‘70, la questione del
femminismo e la nozione di genere e sessualita nell’ arte venivano nuovamente “rilette” e interrogate dalle
pratiche artistiche contemporanee. In questa mostraa“parlare” non € piu I’ emozione, I’ espressione e la
“passione”’ del corpo occidentale, emblemadi un secolo di turbamenti, inquietudini, orrori, desideri efollie,
mail calore, lamemoriae lasensibilitadel corpo africano negli anni duemila con le sue personali identita,
vulnerahilita, storie eribellioni. A differenza dei paesi occidentali, infatti, in molte regioni africane

I esibizione pubblica del corpo nudo della donna e una pratica ancora profondamente radicata nella cultura
africana tradizionale come mezzo per denunciare leingiustizie.



La complessita dellarelazione tra arte, corpo, femminismo e sessualita— e questa esposizione lo dimostrain
modo mirabile — si e arricchita e complicata ulteriormente, poiché la storia dell’ arte hariscritto interamente le
proprie pagine con nuove narrazioni, prospettive e suggestioni provenienti da altri paesi, culture e geografie.
L’ immenso “libro dell’ arte” ha dovuto necessariamente farei conti con diaspore, migrazioni e ritorni in
patria e con un’inedita“ cartografia’ dariscoprire e rileggere integralmente. Molte di queste artiste, infatti,
hanno abbandonato forzatamente il loro paese d’ origine per poi farvi ritorno dopo lunghi soggiorni in Europa
ein America, portando con sé contaminazioni, nuovi riferimenti culturali, differenze e ibridazioni
(“I'afrikaans’, lalingua dei coloni olandesi del Sudafrica, ne € un esempio). Divenendo parte attiva e
integrante nella storia dell’ arte, queste artiste — e con loro tutta |’ altra parte del mondo non occidentale —
hanno introdotto inusuali configurazioni e punti di vista, rimescolando totalmente le carte di paradigmi
teorici, sociali e culturali ormai stanchi e avvizziti, incapaci di restituire il radicale stravolgimento ideologico
e politico che hainteressato il corpo femminile oltre I’ Occidente. Attraverso una serie d' installazioni,
collages, fotografie, sculture, performances e di sperimentazioni legate al corpo e alla corporeita, queste sel
artiste africane, ognuna con la propria specificita di linguaggio, forme e contenuti, hanno ridato voce a un
corpo a contempo storico, militante, intimo e politico, in cui nel tempo si sono stratificati e sedimentati
dolore, violenze e traumi ma anche consapevolezza, coraggio, azione e resilienza.

Una*“venere nera’ che al posto di una conchiglia sospinta dal soffio di Zefiro “risorge” dai grattacieli di
cemento e vetro dellacitta di Johannesburg (Billie Zangewa, The Rebirth of the Black Venus, 2010), “Tre
grazie” che aleggeri e trasparenti veli sostituiscono filamenti di poliestere, tappeti e parrucche afro in acrilico
(MarciaKure, The Three Graces, 2014) e Ninfe, Muse e Veneri in pose lascive che, anziché essere ritratte su
lisce e candide superfici, emergono da strappi, ritagli e sovrapposizioni di materia (Zoulikha Bouabdellah,
Nues, 2014). Maoltre aun’iconografia classica “ sconvolta’ e reinterpretata dall’ utilizzo di nuove tecniche,
procedimenti e materiali e soprattutto dallo sguardo critico e analitico di un’ artista africana, acolpirein
guesta mostra sono soprattutto due performances, ognuna significativamente diversa dall’ altra, realizzate da
Valérie Oka, artista originaria della Costa d’ Avorio. Dentro una sinistra e austera gabbia di ferro, sono
rinchiusi un’amaca di tessuto rosso sospesa a circa un metro di altezza e un fallo eretto modellato con
dell’argilla (Valérie Oka, Untitled, performance/ installazione, 2015). Nel totale silenzio della salache
circondala gabbia e nella completaimmobilita degli oggetti che la abitano, iniziaa muovers lentamenteil
corpo di una donna rannicchiato dentro I'amaca. Prima le braccia poi le gambe e infine |’ intero corpo di
Lazara Rosell Albear che esce delicatamente dal suo “riparo” einiziaacamminare dentro la gabbia. Solo
pochi, ripetuti ed elementari gesti, nessuna parola e un’ aimosfera intima e fortemente introspettiva. La donna
completamente nuda guarda dritta davanti a sé senza concedere nessuno sguardo e attenzione allo spettatore,
attraversail recinto di ferro, ci giraintorno e si dirige verso la sculturafallica sfiorandola con una mano,
tornaverso il centro della gabbia e s richiude delicatamente nel suo “bozzolo” protettivo di stoffa. La
performance e terminata, lasciando dietro di sé I'immagine disturbante del corpo femminile inteso come
corpo-oggetto ad uso e abuso dello sguardo maschile.



e
=

Dasinistra: Billie Zangewa, The Rebirth of the Black Venus, 2010; Marcia Kure, The Three Graces, 2014 Valérie Oka, Untitled, 2015

Nel nostro immaginario abbiamo ormai acquisito lafigura del fallo come simbolo del dominio patriarcale
problematizzata da Freud e Lacan e sullasciadi questi ultimi da grandi artiste interpreti del femminile e delle
Sue 0ssessioni come L ouise Bourgeois (non a caso citata con lasua“Maman” anche dall’ artista algerina
Zoulikha Bouabdellah nell’ opera L’ araignée del 2013, qui in una “versione ridotta” in acciaio), Carol Rama,
Maria Lassnig, Sophie Calle e Nancy Spero, abbiamo in un certo senso “metabolizzato” i segni lasciati dalle
azioni estreme sul corpo realizzate da Gina Pane, Carole Schneemann, Valie Export e Hanna Wilke e
abbiamo partecipato alle espressioni di rivolta e protesta intraprese da Ana Mendieta, Regina José Galindo e
Tania Bruguera. Tuttavia, non abbiamo ancora del tutto elaborato una distanza storico-criticain grado di
mettere a fuoco I’immagine controversadi un corpo femminile africano e il significato politico di un
femminismo contemporaneo prettamente africano. Nel testo introduttivo che accompagnalamostraela
curatrice stessaaporsi e aporci questo interrogativo, scrivendo: «Cos' € un corpo femminile africano?

L’ oggetto ultimo di un sacrificio patriarcale? Corpo sacro, corpo insudiciato, trasgressione delle frontiere di
razza e genere nella sua mise en scéne e incarnazione della storia? O I’insieme di tutto questo?».



Zoulikha

Bouabdellah, L’ araignée, 2013

Abbandonato il rumoroso silenzio delle sharre di ferro (le performances della Okasi sono svolte nello stesso
momento in sale differenti, sono state registrate e successivamente trasmesse da uno schermo televisivo), ci
imbattiamo nel resti sensibili e al contempo immateriali di “un’ultimacena’ consumatadai suoi “invitati” a
suon di provocazioni, domande, dibattiti e riflessioni aperte proprio intorno a queste domande e oltre. Riuniti
intorno a un tavolo, i dodici commensali (compresal’ artista), infatti, si sono confrontati su humerosi e
spinosi temi, attuali e non, come la condizione della donna nell’ Africa del Sud post-apartheid, sugli orrori
perpetrati da pit di un secolo di colonialismo britannico, olandese e francese, sull’ auto-immolazione durante
I’ Ottocento di molte donne africane per impedire il loro commercio per mano degli Arabi, sugli effetti
provocati dal capitalismo in Kenya e sul senso profondo di un’ arte femminista africana. Oltre aresidui di
caffe, cibi vari, appunti, pensieri, gesti, disegni, scarabocchi e parole sparse sullatovaglia, questi insoliti
“ospiti” hanno lasciato in memoria anche un insieme straordinario di emozioni, affetti, ricordi, tensioni e
provocazioni “incrostati” su piatti, bicchieri e posate. (Valérie Oka, En sa présence, 2015).



Oka, En sa présence, 2015. Particolare e visione d'insieme

Contrappunto discorsivo, empatico e narrativo all’ introversione della“gabbia’, questa performance divenuta
nel corso del tempo installazione, alla capziosa e pregiudiziale domanda “ Perché non ci sono state grandi



artiste” posta dalla Nochlin, oggi sovrappone la schiettezza e la franchezza tutta afro della scritta * Credi
veramente che scopo meglio perché sono nera?’, strizzando provocatoriamente e ironicamente I’ occhio
all’uomo e alla societa occidentale

Lamostra: Body Talk |14.02-03.05.2015 @ Wiels | Centre d’ Art Contemporain, Bruxelles.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio e grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.wiels.org/fr/exhibitions/668/Body-Talk--f%C3%A9minisme-sexualit%C3%A9-et-corps-dans-luvre-de-six-artistes-africaines
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




