
 

La merce 
Karl Marx
1 Maggio 2015

Marx ritorna? Dopo essere finito in cantina o sugli scaffali alti delle biblioteche di anziani lettori del tempo
che fu, dopo essere stato escluso dai programmi dei partiti politici di sinistra, dimenticato, non più citato,
ecco che Marx torna – ma forse non se ne era mai andato davvero. Thomas Piketty intitola il suo libro, best-
seller in Europa e in America, Il Capitale del XXI secolo (Francia, Seuil 2013; Italia, Bompiani 2014). Alla
Biennale Arte di Venezia di quest’anno il curatore, Okwui Enwezor, lo ripropone come un autore di culto
intorno a cui si costruisce una parte importante del suo progetto All the World’s Futures.

 

Alla Biennale Das Kapital verrà letto da attori alla stregua di un testo drammaturgico e altre iniziative
ruotano intorno all’opera più nota, e meno letta, del filosofo tedesco. Forse non è un caso che sia un
curatore d’arte contemporanea a resuscitare l’autore del Manifesto del Partito Comunista. Marx come
un’icona? Anche lui avrà alla Warhol il suo quarto d’ora di celebrità?

 

Abbiamo pensato di proporre ai lettori passi delle opere di Marx dedicati ai temi che ci paiono ancora
attuali e fondamentali. Il filosofo di Treviri non scrive in modo facile o semplice. Introduce nelle opere
maggiori temi e argomenti di grande complessità, istituisce ragionamenti e propone pensieri che vanno al
cuore del sistema capitalista, di cui è il primo vero analista e critico. Per non ridurlo in pillole buone per
tutti gli usi, abbiamo scelto dalle sue opere alcuni dei brani più noti e più impegnativi, che restituiscono
almeno in parte l’originalità e l’attualità del suo pensiero.

 

Marx è tornato.

 

[chiunque voglia segnalare passaggi che ritiene attuali e significativi del filosofo di Treviri può inviare una
email – con ‘marxiana’ come oggetto – a redazione@doppiozero.com]

 

 

La merce              

Karl Marx

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-merce
https://test.doppiozero.com/karl-marx
http://it.wikipedia.org/wiki/Il_capitale_nel_XXI_secolo
http://www.seuil.com/livre-9782021082289.htm
http://www.bompiani.eu/libri/il-capitale-nel-xxi-secolo/
http://www.labiennale.org/en/art/news/22-10.html


A prima vista, una merce sembra una cosa triviale, ovvia. Dalla sua analisi, risulta che è una cosa
imbrogliatissima, piena di sottigliezza metafisica e di capricci teologici. Finché è valore d’uso, non c'è nulla
di misterioso in essa, sia che la si consideri dal punto di vista che soddisfa, con le sue qualità, bisogni umani,
sia che riceva tali qualità soltanto come prodotto di lavoro umano.  

 

È chiaro come la luce del sole che l’uomo con la sua attività cambia in maniera utile a se stesso le forme dei
materiali naturali. Per esempio, quando se ne fa un tavolo, la forma del legno viene trasformata. Ciò non di
meno, il tavolo rimane legno, cosa sensibile e ordinaria. Ma appena si presenta come merce, il tavolo si
trasforma in una cosa sensibilmente sovrasensibile. Non solo sta con i piedi per terra, ma, di fronte a tutte le
altre merci, si mette a testa in giù, e sgomitola dalla sua testa di legno dei grilli molto più mirabili che se
cominciasse spontaneamente a ballare.

 

Dunque, il carattere mistico della merce non sorge dal suo valore d’uso. E nemmeno sorge dal contenuto
delle determinazioni di valore. Poiché in primo luogo, per quanto differenti possano essere i lavori utili o le
operosità produttive, è verità fisiologica che essi sono funzioni dell'organismo umano, e che tutte tali
funzioni, quale si sia il loro contenuto e la loro forma, sono essenzialmente dispendio di cervello, nervi,
muscoli, organi sensoriali, ecc. umani. In secondo luogo, per quel che sta alla base della determinazione della
grandezza di valore, cioè la durata temporale di quel dispendio, ossia la quantità del lavoro. Infine, appena gli
uomini lavorano in una qualsiasi maniera l’uno per l’altro, il loro lavoro riceve anche una forma sociale. Di
dove sorge dunque il carattere enigmatico del prodotto di lavoro appena assume forma di merce? […]

 

L’arcano della forma di merce consiste dunque semplicemente nel fatto che tale forma rimanda agli uomini
come uno specchio i caratteri sociali del loro proprio lavoro trasformati in caratteri oggettivi dei prodotti di
quel lavoro, in proprietà sociali naturali di quelle cose, e quindi rispecchia anche il rapporto sociale fra
produttori e lavoro complessivo come un rapporto sociale di oggetti, avente esistenza al di fuori dei prodotti
stessi. Mediante questo quid pro quo i prodotti del lavoro diventano merci, cose sensibilmente sovrasensibili
cioè cose sociali. […] Quel che qui assume per gli uomini la forma fantasmagorica di un rapporto fra cose è
soltanto il rapporto sociale determinato fra gli uomini stessi. Quindi, per trovare un’analogia, dobbiamo
involarci nella regione nebulosa del mondo religioso. Quivi, i prodotti del cervello umano paiono figure
indipendenti, dotate di vita propria, che stanno in rapporto fra di loro e in rapporto con gli uomini. Così, nel
mondo delle merci, fanno i prodotti della mano umana.

 

Questo io chiamo il feticismo che s’appiccica ai prodotti del lavoro appena vengono prodotti come merci, e
che quindi è inseparabile dalla produzione delle merci. Tale carattere feticistico del mondo delle merci sorge
dal carattere sociale peculiare del lavoro che produce merci. Gli oggetti d’uso diventano merci, in genere,
soltanto perché sono prodotti di lavori privati, eseguiti indipendentemente l’uno dall'altro. Il complesso di tali
lavori privati costituisce il lavoro sociale complessivo. Poiché i produttori entrano in contatto sociale soltanto
mediante lo scambio dei prodotti del loro lavoro, anche i caratteri specificamente sociali dei loro lavori
privati appaiono soltanto all'interno di tale scambio. Ossia, i lavori privati effettuano di fatto la loro qualità di
articolazioni del lavoro complessivo sociale mediante le relazioni nelle quali lo scambio pone i prodotti del
lavoro e, attraverso i prodotti stessi, i produttori. Quindi a questi ultimi le relazioni sociali dei loro lavori
privati appaiono come quel che sono, cioè, non come rapporti immediatamente sociali fra persone nei loro
stessi lavori, ma anzi, come rapporti materiali fra persone e rapporti sociali fra le cose. Solo all'interno dello
scambio reciproco i prodotti di lavoro ricevono un’oggettività di valore socialmente eguale, separata dalla
loro oggettività d'uso, materialmente differente.  Questa scissione del prodotto del lavoro in cosa utile e cosa



di valore si effettua praticamente soltanto appena lo scambio ha acquistato estensione e importanza sufficienti
affinché cose utili vengano prodotte per lo scambio, vale a dire affinché nella loro stessa produzione venga
tenuto conto del carattere di valore delle cose.

 

Da questo momento in poi i lavori privati dei produttori ricevono di fatto un duplice carattere sociale. Da un
lato, come lavori utili determinati, debbono soddisfare un determinato bisogno sociale, e far buona prova di
sé come articolazioni del lavoro complessivo, del sistema naturale spontaneo della divisione sociale del
lavoro; dall’altro lato, essi soddisfano soltanto i molteplici bisogni dei loro produttori, in quanto ogni lavoro
privato, utile e particolare è scambiabile con ogni altro genere utile di lavoro privato, e quindi gli è
equiparato. […]

 

Gli uomini dunque riferiscono l’uno all’altro i prodotti del loro lavoro come valori, non certo per il fatto che
queste cose contino per loro soltanto come puri involucri materiali di lavoro umano omogeneo. Viceversa.
Gli uomini equiparano l’un con l’altro i loro differenti lavori come lavoro umano, equiparando l’uno con
l’altro, come valori, nello scambio, i loro prodotti eterogenei. Non sanno di far ciò, ma lo fanno. Quindi il
valore non porta scritto in fronte quel che è. Anzi, il valore trasforma ogni prodotto di lavoro in un
geroglifico sociale. In seguito, gli uomini cercano di decifrare il senso del geroglifico, cercano di penetrare
l’arcano del loro proprio prodotto sociale, poiché la determinazione degli oggetti d’uso come valori è loro
prodotto sociale quanto il linguaggio.

 

 

 

 

Da Karl Marx, Il Capitale, Libro I, Prima sezione, Cap. I, D 4, Editori Riuniti 1964.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



