
 

La fine del dandismo 
Roland Barthes
17 Maggio 2015

Per molti secoli, ci sono stati tanti vestiti quante classi sociali. Ogni rango aveva il suo abito, e non c’era
alcun imbarazzo nel considerare il modo di vestire come un vero e proprio segno, dato che la disparità di
stato sociale era considerata naturale. Da una parte, il vestito era sottoposto a un codice assolutamente
convenzionale ma, d’altra parte, questo codice rinviava a un ordine naturale o, meglio ancora, divino.
Cambiarsi d’abito significava cambiare al tempo stesso modo d’essere e classe sociale: l’uno e l’altra si
confondevano. Nelle commedie di Marivaux, per esempio, il gioco dell’amore coincide al contempo con il
quiproquo delle identità, con il mutamento delle condizioni sociali e con lo scambio dei vestiti. Esisteva
dunque una vera e propria grammatica del vestito, che non poteva essere trasgredita senza minacciare, non
soltanto alcune convenzioni del gusto, ma soprattutto un ordine profondo del mondo: quanti intrighi, quante
peripezie della nostra letteratura classica si basano sul carattere francamente segnaletico del vestito!

 

Sappiamo che subito dopo la Rivoluzione il vestito maschile è mutato profondamente, non solo nella forma
(derivata essenzialmente dal modello quacchero), ma nello spirito: l’idea di democrazia ha prodotto un
vestito teoricamente uniforme, sottoposto non più alle dichiarate esigenze dell’apparire ma a quelle del
lavoro e dell’eguaglianza: il vestito moderno (l’abito maschile è praticamente ancora quello del XIX secolo)
è in linea di principio un vestito pratico e dignitoso: deve essere adattato a qualsiasi situazione lavorativa
(purché non manuale) e attraverso la sua austerità, o quanto meno la sua sobrietà, esso deve ostentare quel
cant morale che ha caratterizzato la borghesia del secolo scorso.

 

Tuttavia, la separazione delle classi sociali non è stata per nulla cancellata: il nobile, vinto in politica, detiene
ancora un notevole prestigio, sebbene limitato all’arte del vivere; e il borghese deve anch’egli difendersi, non
tanto dall’operaio (il cui costume resta peraltro marcato) ma dall’ascesa delle classi medie. Diviene pertanto
necessario che il vestito, per così dire, bari con l’uniformità teorica assegnatagli dalla Rivoluzione e
dall’Impero: bisogna essere capaci di mantenere, entro un tipo ormai universale, un certo numero di
differenze formali, incaricate di manifestare l’opposizione fra le classi sociali.

 

Proprio in questo momento compare nell’abbigliamento una nuova categoria estetica, destinata a
sopravvivere per lungo tempo (ancor oggi il vestiario femminile ne fa grande uso; basta aprire una rivista di
moda per rendersene conto): il dettaglio. Se non si può più cambiare il tipo fondamentale del vestito maschile
senza attentare al principio della democrazia e della laboriosità, è il dettaglio (“nonnulla”, “non so che”,
“maniera” etc.) a raccogliere la funzione distintiva del costume: basta il nodo di una cravatta, la stoffa di una
camicia, i bottoni di un gilet, la fibbia di una scarpa per indicare le più sottili differenze sociali. Nello stesso
tempo, non essendo più possibile – a causa della regola democratica – manifestare la propria superiorità di
stato sociale, la si maschera e la si sublima con un nuovo valore: il gusto o, ancor meglio (e la parola è
fortemente ambigua), la distinzione.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-fine-del-dandismo
https://test.doppiozero.com/roland-barthes-0


 

L’uomo distinto è colui il quale si separa dall’uomo volgare con determinati mezzi, il cui volume è modesto
ma la cui forza – in qualche modo energetica – è molto grande. Dato che, da un canto, egli vuol farsi
riconoscere solo dai suoi simili e, d’altro canto, tale riconoscimento è basato essenzialmente su certi dettagli,
possiamo dire che l’uomo distinto aggiunge all’uniforme del secolo alcuni segni discreti (al contempo poco
visibili e discontinui), che non sono più i segni spettacolari di una posizione assunta palesemente, ma
semplici segni di connivenza. La distinzione, infatti, conduce la segnaletica del vestito a una via semi-
clandestina: da una parte il gruppo al quale essa si dà a leggere è molto ridotto; da un’altra i segni necessari
per questa lettura sono rari e difficilmente percepibili senza qualche conoscenza della nuova lingua
vestimentaria.

 

Il dandy – per limitarci al vestito, dato che il dandismo non è solo un comportamento vestimentario – è colui
il quale ha deciso di radicalizzare il vestito dell’uomo distinto, sottoponendolo a una logica assoluta. Egli
porta la distinzione alle sue estreme conseguenze: l’essenza del dandy non è più sociale ma metafisica; il
dandy non oppone la classe superiore a quella inferiore, ma l’individuo al volgare; l’individuo non è per lui
un’idea generale: è se stesso, purificato da ogni possibile comparazione, al punto che, a rigore, è lui e lui solo
– come Narciso – che sa leggere il suo stesso abbigliamento. Il dandy professa che la sua essenza, come
quella degli dèi, può essere interamente presente in un nonnulla: il “dettaglio” vestimentario non è più, per
lui, un oggetto concreto, per quanto minuto: esso diviene invece un modo, spesso sottilmente sviato, di
frammentare il vestito, di “deformarlo”, di sottrargli qualunque valore, dal momento che si tratta di valori
condivisi. Far indossare l’abito nuovo al maggiordomo, bagnare i guanti per farvi aderire perfettamente la
forma della mano: ecco alcuni comportamenti che rivelano quest’idea, non più soltanto selettiva, ma
profondamente creativa: gli effetti di una forma devono essere pensati, il vestito non è un oggetto a cui si
cede ma un oggetto che si tratta.

 



 

Il dandismo non è dunque soltanto un’etica (sulla quale, dopo Baudelaire e Barbey, si è scritto molto) ma
anche una tecnica. L’unione dell’una e dell’altra crea il dandy; dove è evidentemente la seconda a farsi
garante della prima, come in tutte le filosofie ascetiche (di tipo indù, per esempio) nelle quali il
comportamento fisico è la via d’accesso al pensiero; e poiché in questo caso il pensiero consiste in una
visione del tutto singolare di se stessi, il dandy è condannato a inventare senza sosta tratti distintivi
infinitamente nuovi. Se in certi casi usa la ricchezza per distaccarsi dai poveri, in altri va in cerca dell’usura
per prendere le distanze dai ricchi. È sempre la funzione del “dettaglio” che gli consente di rifuggire dalla
massa senza mai esserne raggiunto; la sua singolarità è assoluta nell’essenza ma moderata nella sostanza,
poiché il dandy non deve mai cadere nell’eccentricità, in quanto tale facilmente imitabile.

 

In linea di principio il dettaglio consentiva di rendere “altro” il proprio vestito. I modi di portare un vestito
sono infatti limitati, e se non intervengono alcuni dettagli di manifattura, le innovazioni della tenuta si
esauriscono ben presto. È quel che è successo quando il vestito maschile è diventato in modo evidente
industriale: privato di ogni ricorso all’artigianato, il dandy ha dovuto rinunziare a un abbigliamento
assolutamente singolare, poiché non appena una forma viene standardizzata, anche se ha l’aspetto lussuoso,
non è mai unica. Così, la confezione ha dato il primo colpo mortale al dandismo. Ma ciò che l’ha
definitivamente rovinato è probabilmente la nascita delle boutiques. Le boutiques diffondono vestiti e
accessori sottratti alle leggi della massa; ma non appena questa sottrazione viene inserita in un circuito
commerciale, anche se di lusso, essa diventa immediatamente normativa; comprando una camicia, una
cravatta o un fermapolsi da X o da Z, ci si conforma a un certo stile, e si rinuncia a qualsiasi invenzione
personale (potremmo dire: narcisistica) della singolarità. Per un’esigenza fondamentale, il dandismo era una
forma di creazione: il dandy concepiva il suo abito esattamente come un artista moderno crea una
composizione a partire da materiali comuni (per esempio nel collage); come dire che, in definitiva, il dandy
non poteva comprare il suo vestito. Ridotto a libertà d’acquisto (e non di creazione) il dandismo è morto:
comprare l’ultimo modello di scarpe italiane o il tweed inglese ultimo è un atto eminentemente volgare, nella
misura in cui esso presuppone una conformità alla Moda.

 

La Moda è in effetti imitazione collettiva di una novità regolare; anche quando essa pone come proprio alibi
l’espressione di una individualità o, come si direbbe oggi, di una “personalità”, si tratta sempre di un
fenomeno di massa, al quale i sociologi si sono spesso interessati, trovandovi l’esempio privilegiato di una
dialettica pura tra l’individuo e la collettività. La Moda, del resto, è diventata oggi una faccenda di tutti, come
prova lo straordinario sviluppo della stampa femminile specializzata. La Moda è un’istituzione, e nessuno
può più credere che essa possa distinguere: solo il démodé è una nozione distintiva; in altre parole, dal un
punto di vista della massa, la Moda viene sempre percepita attraverso il suo contrario: la Moda è la salute, la
morale, di cui il démodé è la malattia, o la perversione.

 

Assistiamo così a un paradosso: la Moda ha distrutto qualsiasi singolarità pensata del vestito, prendendo
tirannicamente in carico ogni singolarità istituzionale. Non è il vestito in se stesso a essersi burocratizzato
(come per esempio nelle società senza moda) ma, più sottilmente, ogni progetto di singolarità. Inoculare,
attraverso la Moda, un po’ di dandismo a ogni vestito contemporaneo ha significato uccidere fatalmente il
dandismo, dato che, per essenza, esso è condannato a essere radicale o a non essere del tutto. Non è la
socializzazione generale del mondo (come si potrebbe immaginare in una società dall’abbigliamento
rigorosamente uniforme, al modo dell’odierna società cinese) a uccidere il dandismo; è semmai l’intervento
di una potenza intermediaria tra l’individuo assoluto e la massa totale: la Moda è stata in qualche modo
incaricata di trafugare e di neutralizzare il dandismo; la società democratica moderna ha costituito con essa



una sorta di organismo di perequazione, destinato a stabilire un equilibrio automatico tra l’esigenza di
singolarità e il diritto di ognuno a soddisfarla. Si tratta ovviamente di una contraddizione in termini: la
società moderna l’ha resa possibile sottoponendo l’innovazione vestimentaria a una durata perfettamente
regolare: sufficientemente lenta da poter essere seguita, sufficientemente veloce da accelerare i ritmi
d’acquisto, e ristabilire tra gli uomini una distinzione delle ricchezze.

 

Con ogni probabilità, per quel che riguarda il vestito femminile, il numero elevato di elementi (di unità,
potremmo dire) che lo compongono permette ancora una ricca combinatoria e di conseguenza
un’individuazione autentica della tenuta. Ma abbiamo visto che – senza parlare di quei tratti psicologici
(probabilmente narcisisti e omosessuali) che hanno fatto di esso un fenomeno essenzialmente maschile – il
dandismo ha potuto esistere soltanto in quell’epoca effimera in cui l’abito era uniforme nel tipo ma diverso
nei dettagli. La moda maschile – sebbene più lenta e meno radicale di quella femminile – consuma anch’essa
la variazione dei dettagli pur senza toccare, per lunghissimi anni, il tipo fondamentale di vestito: essa priva
quindi il dandismo al contempo dei suoi limiti e del suo alimento principale: è proprio la Moda ad avere
ucciso il dandismo.

 

 

da Le dandysme et la mode, “United States Lines Paris Review”, luglio 1962, numero speciale sul
“Dandismo”

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





