
 

Mircea Eliade. Uno sciamano contemporaneo 
Enrico Manera
8 Giugno 2015

Mircea Eliade (1907-1986) è con ogni probabilità lo studioso di religioni più noto e influente del Novecento,
grazie al fascino del suo pensiero e di un’indubbia capacità di scrittura. Lo studioso romeno, poi radicato
negli Stati Uniti, è considerato tra i fondatori della cosiddetta “Chicago School” di storia delle religioni e ha
scritto libri che sono autentici best-sellers, oltre ad avere una prolifica produzione letteraria di fiction, al
punto da figurare alla fine degli anni Settanta tra i potenziali candidati al premio Nobel per letteratura.

 

Mircea Eliade

 

Anche Hollywood non è rimasta estranea all’aura sapienziale dello studioso: Francis Ford Coppola ha
realizzato Un’altra giovinezza (Youth Without Youth, 2007) ispirandosi al romanzo di Eliade (1981), non
privo di tratti autobiografici, intitolato Giovinezza senza giovinezza. Lo ricordo come un film a tratti
imbarazzante: nella Romania degli anni trenta un professore in crisi, erudito e studioso di religioni, miti e

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/mircea-eliade-uno-sciamano-contemporaneo
https://test.doppiozero.com/enrico-manera
http://it.wikipedia.org/wiki/Mircea_Eliade
http://it.wikipedia.org/wiki/Un%27altra_giovinezza
http://en.wikipedia.org/wiki/Youth_Without_Youth_%28film%29


antichità viene colpito da un fulmine e ringiovanisce; reduce da una tragica vedovanza, incontra diverse
reincarnazioni di una divina Sophia/eterno femminino che lo portano, attraverso ipostasi della sapienza
indiana, egizia e sumera, vicino alle radici preistoriche del “linguaggio unico e originario” di tutta l’umanità;
intanto i nazisti lo inseguono per scoprire il mistero della sua giovinezza e i suoi poteri. Al netto di scelte
kitsch e delle semplificazioni sulla biografia intellettuale di Eliade, Coppola coglie bene il modo in cui
l’insegnamento di Eliade è stato percepito e talvolta idolatrato.

 

Ora, la cultura in cui Eliade si forma, e di cui diventa un simbolo, è caratterizzata dalla definizione
dell’autonomia del sacro, del mitico e del simbolico nel primo Novecento, tra differenti metodi e prospettive
(etnologia, fenomenologia, sociologia, filosofia, psicologia). In parte riflette la storia delle religioni
ottocentesca, in cui l’ossessione per le origini e la presenza di pregiudizi primitivisti portano alla
sovrapposizione di fenomeni di tipo psicologico, sacrale e linguistico; e in parte radicalizza e amplifica tali
idee mischiandole con le derive culturali e identitarie dei nazionalismi novecenteschi, nel loro sovrapporsi a
pregiudizi razziali radicati nei saperi antichisti e orientalisti.

 

Fin dal celebre Trattato di storia delle religioni del 1948, Eliade è sempre stato al centro di entusiasmi e
critiche, con interlocutori importanti come Georges Dumézil, Raffaele Pettazzoni, Ernesto de Martino; e la
dimensione politico-ideologica del suo lavoro, temi e metodi, è risultata altrettanto problematica a molti fin
dall’inizio. Del suo passato politico già discussero Cesare Pavese ed Ernesto de Martino negli anni Cinquanta
(si veda a proposito il carteggio tra i due presentato ne La collana viola, Bollati Boringhieri 1991, e curato da
Pietro Angelini). Negli anni Settanta poi, grazie alla pubblicazione di materiale proveniente dal periodo
romeno, studiosi come Vittorio Lanternari, Alfonso Di Nola e Furio Jesi cominciarono a mettere in luce la
giovanile militanza di Eliade nella Guardia di Ferro e le potenziali ripercussioni di tale scelta ideologica sui
suoi lavori accademici. In particolare, Eliade era legato profondamente a Nae Ionescu, filosofo presso
l’Università di Bucarest e tra i principali ideologi del movimento romeno di estrema destra caratterizzato da
ultranazionalismo violento, ispirazione mistico-religiosa, odio antimoderno, antiborghese e antisemita. Le
ragioni di questa militanza sono strettamente legate all’interesse per il “sacro” che caratterizza l’idea
eliadiana di “scienza” della religione; e in tal senso in anni recenti studi sulla cultura del periodo interbellico
e postbellico si sono moltiplicati (si veda il lavoro curato da Horst Junginger, The Study of Religion Under
the Impact of Fascism, Brill 2008).

 

In Eliade e nella poetica della sua produzione scientifica vibra la nostalgia di un mondo arcaico idealizzato e
precedente la decadenza giudaico-cristiana che avrebbe aperto la strada alla modernità degradata e corrotta.
La sua adesione al fascismo va quindi fatta risalire a convinzioni di ordine metafisico: un’ontologia
naturalistica, primitivista, eternizzante ed essenzialista eclettica per le fonti, che innerva tutta la riflessione e
che non è mai stata smentita. Daniel Dubuisson ha scritto in proposito: «Affermare che il campo religioso è
astorico o transitorio, che trascende il mondo umano, significa adottare un punto di vista che colloca la
persona che lo sostiene al di fuori delle regole e dei principi metodologici che fondano l’approccio dello
storico delle religioni; e gli schiudono le porte della grande poesia o della metafisica» (Mitologie del XX
secolo, Edizioni Dedalo 1995).

 

Il caso di Eliade ripropone, in questo senso, un discorso analogo a quello riguardante il rapporto tra la
filosofia di Heidegger e la sua adesione al nazismo: è un buon punto di osservazione per cogliere le tensioni
interne al rispettivo campo disciplinare e per mostrarne eredità, ipoteche e futuro.

 

http://www.bollatiboringhieri.it/scheda.php?codice=9788833918495
http://www.ibs.it/code/9788833905297/pavese-cesare/collana-viola-lettere.html
http://www.brill.com/study-religion-under-impact-fascism
http://www.brill.com/study-religion-under-impact-fascism


Sciamanesimo senza sciamanesimo. Le radici intellettuali del modello sciamanico di Mircea Eliade:
evoluzionismo, psicoanalisi, te(le)ologia (Edizioni Nuova Cultura 2014) di Leonardo Ambasciano
riconfigura il problema e chiarisce i termini di un dibattito che dura da tempo: dottore di ricerca in Studi
storici nato nel 1984 e autore del blog Tempi profondi. Ambasciano parte dall’elaborazione del tema dello
sciamanesimo, offre al lettore prezioso materiale documentario inedito e mette ordine nella biografia
intellettuale dell’autore.

 

Con fonti in diverse lingue e competenza sinottica il libro rimette al centro del pensiero di Eliade il tema
dello sciamanesimo, di grande importanza nell’ambito degli studi antropologico-religiosi. Tale scelta
permette di entrare nella galassia eliadiana – oltre 2500 lavori pubblicati, romanzi, racconti, epistolari,
memorie, rapporti accademici e culturali – e illuminare snodi cruciali come il dibattito culturale
sull’evoluzionismo, le radici religiose e politiche del pensiero, la produzione di fiction, e ancora «primitività,
preistoria, estasi, fascinazione per il paranormale, spunti naturalistici, morfologia delle concezioni religiose,
ruolo dell’élite religiosa, letteratura».

 

Mircea Eliade

 

Lo sciamanesimo appare in Eliade come un «fenomeno onnicomprensivo superorganico» (secondo la
definizione di Thomas A. DuBois) che cerca l’analogia, la universalizza e la ontologizza, minimizzando
l’esame etnografico circoscritto ai particolari ambiti culturali; emerge così una rielaborazione di ambiti che
vanno «dalla psicoanalisi freudiana alla letteratura fantastica, dal mondo ortodosso alla paletnologia, dal
folklore all’evoluzionismo, interessi che fondano senza soluzione di continuità non solo lo sciamanesimo, ma
l’intero modello di ricerca di Mircea Eliade», scrive Ambasciano. Allo stesso modo viene condotta un’analisi

http://nuovacultura.it/en/catalogo/sciamanesimo-sciamanesimo/
http://tempiprofondi.blogspot.it


approfondita del contesto romeno, in cui gli aspetti culturali sono strettamente intrecciati con quelli
teologico-politici e religiosi. In Eliade «il rapporto tra politico e religioso fu declinato in maniera
determinante durante gli anni interbellici secondo traiettorie ultranazionaliste, marcatamente esclusiviste e
totalitaristiche in senso razzista, entro una cornice nella quale aveva particolare rilievo la politica reazionaria
dell’“uomo nuovo”, rinnovato spiritualmente».

 

Per Ambasciano la matrice culturale che si mostra prevalente, rispetto a quelle pur presenti di natura
teologico ed esoterica, è pero quella delle scienze naturali: una scienza che si lega fin dagli anni trenta alla
biologizzazione del rapporto con il divino, secondo visioni metafisico-vitalistiche come quelle di Leo
Frobenius e di padre Wilhelm Schmidt; figure le cui teorie richiamano alla mente il dottor Egon Unruhe, il
sinistro “paleozoologo filosofo” che Thomas Mann mostrava nel Doktor Faustus (e dietro cui si celava il
vero Edgar Dacqué, studioso di fossili e miti gradito ai teorici del nazismo).

 

L’arcaico e il modo in cui ad esso si guarda sono temi fondamentali per la cultura di ogni tempo e spesso
dicono più sul presente che sul passato. Per Ambasciano Eliade ha adottato e veicolato un’ottica
orientalistico-indianista che lo ha portato a sostenere «teorie già ai suoi tempi discutibili», e oggi
insostenibili, ascrivibili alla presunta arretratezza dei “primitivi”, in cui risuonano temi politici, sociali e
razziali. Idee capaci di attirare posizioni ideologiche anche lontane, che hanno fatto apprezzare Eliade da
destra, da ambienti con simpatie magico-esoteriche ma anche da sinistra, in chiave prima hippies e poi post-
moderna, come ha suggerito Carlo Ginzburg in un saggio recente (Mircea Eliade’s Ambivalent Legacy, in
Hermeneutics, Politics, and the History of Religions: The Contested Legacies of Joachim Wach and Mircea
Eliade, Oxford University Press 2010). Rispettato studioso di fama internazionale, Eliade ha avallato
posizioni extra-scientifiche come «la convalida del paranormale, una generica religiosità sciamanica antica
almeno di due milioni di anni, l’equiparazione tra Nativi australiani e neandertaliani ecc.», continua
Ambasciano. Queste configurano una «primitività permanente» (Eugène Ionesco) come forma mentis che ha
condotto la storia della religioni ad allontanarsi in modo drastico dalle scienze naturali, sfruttando o
distorcendone temi e argomenti.

 

Questo è un punto centrale: la storia delle religioni di ambito fenomenologico e le scienze naturali nascono in
parallelo come discipline moderne e si separano poi drasticamente, ma in modo tale che molta scienza delle
religioni continui a mantenere nei suoi fondamenti una “paleoscienza” ricca di ipoteche metafisiche. In
questo senso l’esaltazione del religioso in chiave di “filosofia della natura” si è accompagnata agli esiti
ideologici, aprioristici dal punto di vista epistemologico e reazionario da quello politico. L’esito ulteriore di
queste dinamiche nel sistema culturale è infine quello di proiettare la religiosità del presente in un
(inesistente e idealizzato) mondo arcaico e di prefigurare un ipotetico «homo naturaliter religiosus», secondo
un processo che attribuisce un’aura di finalismo alla storia delle religioni e delinea «una criptobiologia
te(le)ologica sui generis».

 

Sciamanesimo senza sciamanesimo pone importanti questioni sullo statuto epistemologico degli studi sulla
religione, mentre si apre la stagione delle scienze cognitive applicate alla religione, in Italia pressoché
sconosciuti e/o guardati con sospetto. Con radicalità e rigore si esprime a favore dell’applicazione di metodi
come «le scienze cognitive, la psicologia evoluzionistica o la geomitologia» e chiede di riflettere sul fatto che
molta storia delle religioni tenda a «legittimare implicitamente la creazione trascendente di un senso (invece
di limitarsi allo studio storico, scientifico e cognitivo di un tale bisogno)». In tempi di cortocircuito tra fedi e
identità e in cui si vuole vedere ovunque un “ritorno del sacro” ragionare sulle fallacie di uno studioso come
Eliade, sulla fortuna e sul magistero come sulla sovrapposizione tra letteratura e scienza, è quindi un buon

https://global.oup.com/academic/product/hermeneutics-politics-and-the-history-of-religions-9780195394344?cc=it&lang=en&


modo per riaprire la discussione e affinare il senso critico su quello che diciamo quando parliamo di religione
.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





