DOPPIOZERO

ClaudeLefort ela vocazione umana alla
democrazia

Francesco Bellusci
15 Giugno 2015

Agli inizi del secolo scorso, nellaprimadi una serie di conferenze che Georg Simmel dedico a
Schopenhauer, si trova una delle piu accattivanti definizioni di filosofia: «Ogni filosofia si fonda su questo,
che le cose sono sempre ancora qualcos altro: il molteplice e atresi un che di unitario, il semplice un
molteplice, il terreno un divino, il materiale uno spirituale, lo spirituale un materiae, il riposo un moto, il
moto un riposo» (G. Simmel, Schopenhauer e Nietzsche, Ponte alle Grazie, Milano 1995). All’indomani della
sua morte, avvenuta cinque anni fa, a 86 anni, la prestigiosarivista“ Esprit” ricordavail filosofo Claude
Lefort come I’ «artigiano» poco visibile matenace di quel capovolgimento intervenuto, negli anni Ottanta,
nella cultura francese, col passaggio dallalunga stagione della koiné marxista allarivalutazione della
democrazia. E in linea con la definizione ssimmeliana, il filosofo Lefort scopre, in effetti, che nell’ economico,
I"infrastruttura di ogni societa secondo il marxismo, € ancorail politico ad agire, ad essere determinante, e
che lademocrazia, presentata tradizionalmente come il regime dove il potere appartiene a popolo o ai
“molti”, einvero il potere di nessuno, non appropriabile mai da una classe, da un gruppo o da un partito, e
cheil richiamo insistito alla figura del popolo sovrano portaanzi con sé il germe di una possibile corruzione
della democrazia stessa

L’ avventura politico-intellettuale di Lefort iniziadi fatto nel 1949. Insieme con un altro militante, Cornelius
Castoriadis, approdato a Parigi e in fuga dalla sua Grecia sull’ orlo della guerra civile, abbandonail Partito
Comunista Internazionalista, la sezione francese della Quarta Internazionale: entrambi avvertono |’ esigenza
di andare piu afondo dei trotskysti nella critica del regime sovietico di Stalin, che non considerano affatto
una societa socialista, nemmeno degenerata, e alla quale non intendono promettere lealta anche in caso di
scoppio della Terza Guerra Mondiae. Da questo distacco nascono un nuovo gruppo politico e una nuova
rivista: Socialisme ou Barbarie. Ad avviare Lefort allaletturadi Marx e Trotsky e, nello stesso tempo, ala
fenomenologia, sette anni prima, era stato un professore straordinario, a liceo Carnot di Parigi, che
«sembravainventare il suo pensiero mentre parlava, piuttosto che far apprendere cid che sapeva gia» e che da
guel momento non avrebbe smesso di influenzarlo: Maurice Merlau-Ponty («Philosophe?», 1985, in: Claude
Lefort, Scrivere, alla prova del palitico, Casa editrice Il Ponte, Citta di Castello). E negli anni dellamilitanza
rivoluzionariadi SoB e proprio |’ ancoraggio allafenomenologia esistenzialista e all’ idea dell’ uomo come
aperto a mondo, soggetto intenzionale e attivo nella storia, che impedisce aLefort di accettare lavisione
meccanicistadi Marx, che deduce il cambiamento storico sempre dallalegge generale dello sviluppo delle
forze produttive. Convinto che «non sono le condizioni, magli uomini che sono rivoluzionari, ein ultima
analis s trattadi sapere come essi s appropriano e trasformano laloro situazione», Lefort si appoggiadle
opere giovanili di Marx contro | oggettivismo del Capitale, per affidare il compito storico di condurre auna
societa senzaclass e a traguardo dell’ emancipazione collettiva all’ azione rivoluzionaria creativa, non solo
reattiva, del proletariato. Proletariato che, secondo il fondatore di SoB, non va ridotto a mera personificazione
di una categoria economica (nellafattispecie, il lavoro salariato) e non vatrattato «come una massa,
incosciente e indifferenziatadi cui si sorveglial’ evoluzione naturale» (L’ expérience prolétarienne, 1952, in:
Claude Lefort, Elements d' une critique de la bureaucratie, Gallimard, Paris).



https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/claude-lefort-e-la-vocazione-umana-alla-democrazia
https://test.doppiozero.com/claude-lefort-e-la-vocazione-umana-alla-democrazia
https://test.doppiozero.com/francesco-bellusci
http://www.mondadoristore.it/Schopenhauer-e-Nietzsche-Georg-Simmel/eai978887928245/
https://test.doppiozero.com/materiali/teorie/cornelius-castoriadis-la-democrazia-oltre-la-crisi
http://www.lavitafelice.it/scheda-libro/claude-lefort/scrivere-alla-prova-del-politico%209788889465127-566.html
http://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Tel/Elements-d-une-critique-de-la-bureaucratie

Lastrategia del gruppo di SoB €, infatti, duplice: ripensare il progetto rivoluzionario come progetto di
autogestione operaia della vita sociale, in rottura con latradizione leninista e trotskysta dei “rivoluzionari di
professione”, e condurre un’analisi criticadel fenomeno burocratico dell’ URSS, inteso come I’ emergenza di
una nuova classe dirigente, di un nuovo ceto proprietario dei mezzi di produzione e dedito allo sfruttamento
del lavoro operaio, alla stregua della borghesia nei Paesi occidentali.

PYRAMIDE A RENVERSER

La Royautd. Je régne sur vous.

Lo Cléricalisme. Aol Jo prio pour vous

Allegoria della piramide sociale, da "la Presse Socialiste”

Nel giro di unadecinad’ anni, queste due prospettive lasciano pero scettico Lefort. Da una parte, vede

I” azione rivoluzionaria, orientata all’ instaurazione di un nuovo potere, irrimediabilmente condannata all’ esito
di una gestione burocratica di questo potere, con gli annessi rapporti gerarchici cristallizzati e sclerotizzati, e,
dall’ altra parte, contesta all’ amico Castoriadis, che interpreta la burocrazia sovietica come «capitalismo di
Stato», I’ utilizzo di categorie marxiste classiche, insufficienti acomprendere la realta nuova della societa
sovietica, laquale, per converso, a suo avviso, Si rende perspicua se esaminata come regime totalitario, cioe
con lalente delle categorie politiche, non economiche. Il testo cernieratral’ abbandono dell’ esperienza della
militanza rivoluzionaria e |’ abbozzo di nuove vie di ricerca €, infatti, Le totalitarisme sans Staline del 1956,
scritto all’indomani del “Rapporto Krusciov”, dove o stalinismo non e visto da L efort solo come

I’ espressione del culto della personalita, ma come |’ avvento del partito totalitario, incarnato dal suo segretario
generale, che ha concentrato in sé tutti i poteri, si € identificato con lo Stato e ha subordinato a sé tutte le



attivita sociali. Il filosofo anticipa cosi la futura critica del totalitarismo come societa organica e fusa, che
abolisce ogni differenzainterna nel corpo compatto di uno Stato onnipotente e onnisciente. Due anni dopo,
nel 1958, Lefort lascia SoB e, nel volgere di dieci anni, ogni formadi attivita politica. Cadute le illusioni
dellarivoluzione e del materialismo storico, il filosofo francese sara tuttavia animato da un’istanza libertaria
chelo portera a parlare del movimento del ' 68 come di unarivoltariuscita, proprio perché gli studenti non si
organizzano in un “partito” diretto alla conquistadel potere.

Lungo I"arco degli anni Sessanta, Claude Lefort, intanto, collauda un nuovo approccio nello studio scientifico
della societa, del suo differenziarsi in divers tipi e della storicita, esplicitamente critico verso gli approcci
prevaenti del tempo (marxista e strutturalista), che gli consentono di mettere a punto, per gli anni successivi,
una delle teorie piu originali della modernita e della democrazia, costantemente confrontata con quel regime
che, a suoi occhi, se ne prefigge intenzionalmente la distruzione: il totalitarismo, descritto come «il fatto piu
rilevante del nostro tempo».

Il potere della nomenklatura, il controllo sulla manifestazione del pensiero e delle opinioni, il Terrore, le
epurazioni dei regimi comunisti si rivelano, infatti, |’ espressione di fenomeni di dominio che non si spiegano
piuintermini di dominio di classe, di sfruttamento economico, in societa che avevano per giunta abolito la
proprieta privata dei mezzi di produzione. Come spiegarli allora? Piu in generale, come sviluppare un
pensiero capace di cogliere larealta sociale nell’ atto di istituire la sua unita e, allo stesso tempo, la sua
divisione interna? E, per questa via, come ridefinireil politico, non piu, alla stregua del marxismo, come
epifenomeno della struttura economica, né, ala stregua della sociologia funzionalista, come sotto-sistema
della societa, bensi come istituzione del sociale, come messain forma, messain scena della societa?

Larisposta a questi quesiti, poggiata sulla convinzione dell’irriducibilita e originarieta della dimensione
politica, comportera per Lefort un passaggio preciso negli interessi e nei riferimenti classici: il passaggio da
Marx aMachiavelli. E dal 1956, d’ altronde, che Lefort stalavorando alla suatesi di dottorato sul pensatore
fiorentino, che avratermine solo nel 1972, con un volume corposo di circa ottocento pagine (Le travail de

I” oeuvre Machiavel, Gallimard 1972)! Due sono gli apporti fondamentali che lalettura di Machiavelli
fornisce alla“svolta’ di Lefort. I primo consiste nella scoperta della divisione sociale come un elemento non
accidentale e contingente ma strutturale, ancor di piu, costitutivo del sociale e del rapporto politico. Come
scrive nel Principe, secondo Machiavelli, si oppongono nella societa due «umorix»: daun lato, il desiderio dei
Grandi di dominare e opprimere, dall’ altro, il desiderio del popolo di non essere oppresso. |l potere &
chiamato atenere insieme la societa, regolando atitolo di “terzo” questo conflitto senza pretendere di
eliminarlo, marendendolo vitale e produttivo e vigilando sulle sue possibili degenerazioni. E chiario per
Lefort, ora, che Marx haavuto il merito di essere stato un pensatore del conflitto, maancheil torto di essere
stato anche un pensatore del superamento del conflitto, concepito, in ultimaanalisi, come “irrazionale” e non
come essenziale alladinamica storica e sociale. Non si da unita della societa attraverso |’ eliminazione della
divisione, ma solo come co-appartenenza degli uni e degli altri ad uno spazio sociale comune. Il secondo
apporto consiste, appunto, nel far intendere che la societa si concepisce come unificata attraverso una
rappresentazione simbolica, un’immagine strutturata di se stessa, di cui € depositario un terzo, ovvero il
luogo del potere. E qui, trale pagine dei Discorsi su la prima Deca di Tito Livio e del Principe, che Lefort
troval’ inaspettata conferma dell’ ipotesi che il processo istituente di una societa e eminentemente politico,
ipotesi verso la quale lo avevaindirizzato |a percezione dell’ inadeguatezza delle categorie marxiste.



http://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Bibliotheque-de-Philosophie/Le-Travail-de-l-oeuvre-Machiavel
http://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Bibliotheque-de-Philosophie/Le-Travail-de-l-oeuvre-Machiavel

Questa concezione del potere come istanza simbolica, come schema ordinatore della societd, diventa, da
guesto momento in poi, il concetto guida dellafilosofia politica e delle indagini |efortiane, che, dallafine
degli anni Settanta, si concentrano sull’ opposizione cruciale tra“democrazia’ e “totalitarismo”, in
sostituzione di quellatra capitalismo e socialismo, tenendo di mira proprio quel luogo del poterein cui si
riflettono i principi dellamessain ordine e della coesistenza di ogni societa umana. Tuttavia, mentre, nello
stesso periodo, ad esempio, Michel Foucault, con I’ Archeologia del sapere, o il suo vecchio compagno di
lotta, Cornelius Castoriadis, con L’istituzione immaginaria della societa, si sforzano di delucidare, fissare o
assestare provvisoriamente metodo, concetti e teorie generali utilizzati, Lefort non avvertiramai questo
bisogno e applicherain medias res le sue nozioni derivate dall’insegnamento machiavelliano, costringendo il
lettore a coglierne il senso nel momento stesso in cui sono messi alla prova, nella sterminata produzione di
saggi dedicati alla Rivoluzione francese, alla questione dei diritti umani, a Tocqueville, Michelet, Quinet,
Orwell, SolZenicyn, Arendt e tanti altri nonché negli interventi sugli eventi politici piu eclatanti del due
“blocchi”.

Convinto del fatto che laveritadi unaformadi societa non emerge dall’ analisi empiricadi quella societa, ma
dal confronto con altri tipi di societa e di potere, Lefort faemergerei principi caratteristici dello spazio
simbolico della societa democratica, il cui avvento farisalire agli inizi del X1X secolo, osservandolo

“dall’ esterno”, cioé comparandolo con il regime monarchico che I’ ha preceduto e coni totalitarismi che ne
costituiranno in seguito il ribaltamento. Sulla scorta della lettura di Kantorowicz, Lefort rileva che, nella
societa monarchica, il principio stesso del sapere e dellalegge sono incorporati nel potere, che, asuavolta, e
incorporato nella persona, nel corpo del principe, allo stesso tempo al di sopra e sotto lalegge e mediatore tra
un ordine trascendente, divino, eI’ ordine umano. Con la democrazia, invece, sapere e diritto si pongono al di
sopra del potere, che si disincorpora, resta vuoto, non coincide con le persone che ne sono investite,
considerato che questainvestitura e temporanea e I’ esercizio del potere e sottoposto ad una procedura di
rimessain gioco periodica. E per questo risulta non localizzabile, non rappresentabile. Mentre nell’ Antico
Regimeil luogo del potere & “pieno”, perché il re non occupaincidentalmente o temporaneamente il potere,
la posizione del potere e attaccata alla sua persona, a suo corpo visibile che rinviava ad un ordine invisibile,
per la primavolta nella storia, ora, con lademocrazia, il luogo del potere si presenta come luogo vuoto. La
societa democratica si istituisce come societa senza corpo e il popolo sovrano in veritanon rinviaad alcuna
figura determinata, né si definisce in riferimento a un dover-essere della comunita, a una “ societa buona”.



Claude Lefort

In un saggio del 1983, intitolato La questione della democrazia, in cui enuncia piu nettamente e
organicamente che altrove la sue tesi controcorrente su quello che viene presentato tradizionalmente come il
governo del popolo, Claude Lefort parla della democrazia come «regime dell’ indeterminazione», che «si
istituisce e st mantiene nella dissoluzione del punti di riferimento certi, inaugurando una storiain cui gli
uomini sperimentano un’indeterminazione ultima— per quanto riguarda il fondamento dellarelazione dell’
uno con I’altro —aogni livello dellavita sociale» (Saggi sul politico XIX-XX secolo, Il Ponte, Citta del
Castello). Quindi, la democrazia non e tanto il potere legittimo del popolo, quanto lalegittimita del dibattito
su cio che € legittimo eillegittimo, senza garante e senza fine, senza che qualcuno possa ergersi a giudice
supremo in questo dibattito, nemmeno la maggioranza. E in un regime nel quale lalegittimita e sempre
imperfetta, I’ incertezza permanente, il conflitto sul punto di esasperarsi, latentazione di riempire quel vuoto
con un corpo sociale organico, senza divisioni, trasparente a se stesso, incarnato, e sempre dietro |’ angolo,
oltre ad essere stata la strada battuta dai totalitarismi nel secolo scorso.

La caratteristicadi questi regimi, che non a caso ha sedotto anche filosofi e intellettuali di grande spessore, €
stata quella di impossessarsi del richiamo democratico alla volonta del popolo, ma per farne non piu un
focolaio simbolico, indefinito di identita, ma un focolaio reale. Allafiguraindeterminata del cittadino si
sostituisce quella del proletario o dell’ ariano. La rappresentazione simbolica del popolo é rimpiazzata dal


http://www.lavitafelice.it/scheda-libro/claude-lefort/saggi-sul-politico-9788889465110-565.html

fantasma del popolo-Uno. Nel regimi comunisti dell’ Est Europa che Lefort studia e monitora per anni fino al
loro decomporsi, si scopre una catena logica di rappresentazioni: «ldentificazione del popolo col proletariato,
del proletariato con il partito, del partito con ladirezione, della direzione con I’ Egocrate, per riprendereil
termine di SolZenicyn. A ogni livello, un organo € contemporaneamente il tutto e la parte staccata che fail
tutto, chelo istituisce» (L'image du corps et le totalitarisme, 1979, in: Claude Lefort, L’ invention
démocratique. Les limites de la nomination totalitarie, Fayard, Parigi 1981). Una catena implacabile e
necessaria, perché solo in apparenza s puo eliminare la divisione sociae. Infatti, per imporre lafinzione del
popolo-Uno occorre la mediazione di un potere che paradossalmente si deve separare dalla societa quanto piu
cercadi modellarladall’ esterno, di uniformarla: un potere che deve, quindi, a contempo negare con la
propaganda questa divisione e presentarsi come latestadi un corpo sociale omogeneo, sicché Stalin avrebbe
potuto dire non «lo Stato sono io!», ma «la Societa sono io!».

Interpretato sullo sfondo delle ambiguita della democrazia, il totalitarismo di Lefort non é alorail
totalitarismo che Raymond Aron avevainvestigato in un celebre corso ala Sorbona nel 1957-'58 e descritto
come il regime del partito unico monopolistico alternativo al regime costituzionale pluralistadelle
democrazie liberali occidentali (Démocratie et totalitarisme, Gallimard 1965). 1l totalitarismo di Lefort €l
regime dove il partito non solo & unico, bensi & dappertutto, diventa consustanziale alla societa, teso com’'é
nel progetto inevitabilmente mortifero di negare la pluralita, di non riconoscere il conflitto e quella
separazione di diritto, sapere e potere, che costituiscono i principi generatori della democrazia moderna. E,
d altra parte, i diritti umani — sempre piu a centro dell’ attenzione di Lefort a partire dagli anni Ottanta— sono
indispensabili alla messain forma della societa democratica, alla vita stessa dello spazio pubblico
democratico, cosi come, per converso, I’ abolizione di tali diritti eil terrore, con la contropartita di una
“servitu volontaria’, sono indissociabili dall’ edificazione di un potere totalitario, come avevaintuito peraltro
Hannah Arendt. Senza liberta (individuali) non ci puo essere alcun dibattito, non ci pud essere quella
discussione interminabile sul giusto e I’ingiusto che lascia sempre aperto e indeterminato I’ avvenire in una
democrazia.

Maqual eil fondamento di questaliberta, dei diritti umani? Claude Lefort non si sottrae a una questione
decisiva, che, amargine di un Colloquio internazionale a Ginevra, nell’ ottobre del 1989, con Bronislaw
Baczko, Salvatore Veca, Robert Roth e Giovanni Busino, egli riformula come la necessita di uscire dal
dilemmatra naturalismo e storicismo: «Bisognadire chei diritti dell’uomo significano che gli uomini sono
nati da quando e apparsal’ umanita, o che questi diritti sono un’invenzione del XV 111 secolo? Nel momento
in cui degli uomini affermano collettivamente, politicamente dungue, laliberta, i diritti che devono essere
garantiti atutti gli uomini, ¢’ proprio in questo momento una specie di rivelazione dell’ umanita a se stessa»
(Laliberté al’ ére du relativisme, 1989, in: Claude Lefort, Le temps présent. Ecrits 1945-2005, Editions
Belin 2007). Lefort non ha dubbi che, se da un lato, le liberta non sono una proprieta della natura umana, ma
sono emersi in un’epoca definita, in una cultura definita, in unaforma sociale definita, la democrazia
appunto, nondimeno le libertaindividuali e i diritti umani non possono essere trattati come qual cosa di
contingente. Anzi, per una sorta di movimento retroattivo del vero di bergsoniana memoria, SONo appars
per rivelare agli uomini il significato profondo di cio che sono, dellaloro condizione. Riprendendo un
termine utilizzato da Aron nel suo corso, Lefort allora pud spingersi a dire che, in quanto avvento del luogo
del potere come luogo vuoto, di cui nessuno si pud appropriare e dove chiunque é indotto avolere il potere di
parlare, ascoltare, discutere, la democrazia e probabil mente «conforme alla vocazione umana». E forse non e
un caso che questo originale e indiscusso maitre a penser del Novecento abbia pronunciato unatesi
filosoficamente cosl impegnativa nell’anno in cui la parte oriental e della popol azione europea, dopo quasi
mezzo secolo, si liberava dall’impostura del totalitarismo e prendeva coscienza della sua vocazione: laliberta
elademocrazia.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.fayard.fr/linvention-democratique-9782213593722
http://www.fayard.fr/linvention-democratique-9782213593722
http://www.gallimard.fr/Catalogue/GALLIMARD/Folio/Folio-essais/Democratie-et-totalitarisme
http://www.editions-belin.com/ewb_pages/f/fiche-article-claude-lefort-5228.php
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




