DOPPIOZERO

Del debiti e delle colpe ddl vivente

Federico Zappino, Elettra Stimilli
29 Giugno 2015

Federico Zappino: Il tuo libro Debito e colpa, appena dato alle stampe, prosegue e attualizzalericercheele
riflessioni che hai reso pubbliche nel 2011, nell’ operall debito del vivente. Ascesi e capitalismo (Quodlibet).
In quel libro, i cui materiali erano stati radunati nelle fasi iniziali della crisi economica e sociale,
I"impostazione geneal ogica appare dominante rispetto alle connessioni con il presente. || debito del vivente e
uno straordinario percorso nella teoria economica, nella patristica, nellateologia, nell’ antropologia. Uno del
suoi fulcri trae spunto dalla suggestione weberiana del passaggio dall’ asces intramondana protestante
all’ agire strumentale del dominio economico — passaggio che in sériferisce, da un lato, di un sottofondo
costante, di un costante essere-in-debito del vivente nel riguardi del Dio; dall’ atro, di unarisignificazione,
potremmo dire, di questo essere-in-debito da parte del capitalismo. Unarisignificazione che gia Max Weber
individua e che poi ritroviamo con chiarezza nelleriflessioni di Walter Benjamin, secondo cui il capitalismo
assolve allafunzione a cui primadi esso aveva assolto lareligione — esso stesso diventa unareligione
interamente cultuale, che non conosce alcuna dogmatica, né teologia. Una funzione che, con Foucaullt,
potremmo definire al contempo di soggettivazione e di assoggettamento: il soggetto affida a questa nuova
religione il compito di acquietare i bisogni e le preoccupazioni per il futuro, attraverso la produzione eil
consumo, e prova anche un certo godimento nella possibilita di produrre e consumare. In cambio, il
capitalismo favorisce, ed esige, I irretimento degli individui in forme viavia piu sofisticate di debito,
I"insolvenza alle quali ingenera colpa, o cattiva coscienza. || capitalismo perpetua, dunque, I’ allestimento di
soggettivita debitrici che si autopuniscono per la propriainsolvenza sempre precaria; d’ altraparte, €la
contrazione del debito arendere possibile un’ esistenza sociale, e forse un’ esistenzain generale. Nietzsche,
non a caso, rintraccia proprio nella costante, e nella circolarita, di questo processo, propriamente, una
genealogia della morale. In Debito e colpa permane questa impostazione geneal ogica, mavolgi anche uno
sguardo alla letteratura piu recente, che dall’inizio dellacrisi economicaaoggi s € moltiplicata, e che
testimonia di un’ assoluta centralita delle questioni connesse a debito, in quella che definisci “societa del
debito generalizzato”. A distanza di qualche anno, oggi quell’ essere-in-debito si tinge di nuove sfumature
rispetto a quelle che avevi individuato nel tuo precedente lavoro.

Elettra Stimilli: 1l libro Debito e colpa, che € stato appena pubblicato presso la casa editrice Ediesse, nasce
da una proposta dei curatori della collana“Fondamenti”, in cui € collocato. L’intento era quello di fornire
uno strumento “divulgativo”, che facesse il punto sul problemadel debito e che, al tempo stesso, mantenesse
il tenore di un’indagine filosofica. Ho accettato |a proposta, consapevole che non é facile tornare su cio che s
e giascritto, ma anche a partire dall’idea che in gioco era un’ operazione culturale e la possibilita di affrontare
in modo differente il problema su cui avevo gia avuto modo di riflettere.

Nel tentativo di mettere afuoco in questa direzione la questione debito, ho ritenuto opportuno collocare il
problemain un contesto piu? vasto, che implicasse un confronto preliminare con quelle che, nel discorso
economico e politico dominante, vengono considerate |le modalita? strettamente connesse al sistema
produttivo: I’ appropriazione e lo scambio. In questo orizzonte € anche emersala necessita? di unatrattazione


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/dei-debiti-e-delle-colpe-del-vivente
https://test.doppiozero.com/federico-zappino-elettra-stimilli
http://www.ediesseonline.it/catalogo/fondamenti/debito-e-colpa
http://www.quodlibet.it/schedap.php?id=1982#.VXKRXEbcJVZ

specificadel dono: in quanto € cio? che non puo? essere ne? sottratto ne? scambiato, da un lato, il dono
risultaa margini dellalogicadell’economia classica; ma, dall’ altro, € un fatto sociale frutto di prestazioni
che creano legami, manifestando cosi un’ affinita profonda con il debito. Guardando con occhi diversi a
quello che era accaduto dopo la pubblicazione del libro precedente e nella convinzione che il pensiero critico
puo restare inefficace se non prova a costruire uno spazio di riflessione in grado di confrontarsi con
competenze ed esperienze diverse rispetto aquelle in cui prende forma, ho dedicato un’ attenzione particolare
ai piu? importanti studi sul tema usciti nello stesso anno in cui € stato pubblicato || debito del vivente. Ho
guindi tenuto conto del recente dibattito internazionale sui rapporti tra politica, economia e religione, che era
giaal centro del mio lavoro, nell’intento di offrire un quadro il piu possibile efficace sulla discussione
intorno a problemadella*® secolarizzazione”, della“teologia politica’” e della*teologia economica’, cercando
infine di delineare un percorso, che tenti di mettere anudo i nodi teorici contenuti nellarelazione tra“debito”
e “colpa’, spesso evocata hegli ultimi anni forse con eccessiva disinvoltura a proposito delle recenti politiche
dell’ Unione Europea.

Se, come dici, lamiaricercasul temadel “debito” eragiainiziata nella primafase dellacrisi, quando il
problema s era manifestato in maniera preponderante negli Stati Uniti attraverso I’ emersione di inedite
forme di indebitamento privato, “austeritd’ e? statala parola d’ ordine che ha prevalso nelle politiche
economiche europee degli ultimi anni guidate dal “modello tedesco”, promotore di unavisione
“colpevolizzante” dei paesi indebitati. Di qui il nesso tra“debito” e “colpa’, che ho cercato di approfondire
in questo mio secondo lavoro, nel tentativo di elaborare un’ unicalunga risposta a tutte le questioni sollevate
dal libro precedente.

Allaluce delle recenti politiche di rilancio e di ripresa economica, volte a contrastare il sistemadi austerita
egemone negli ultimi anni in Europa, I’ intento principale di questo libro e stato dunque quello di riflettere sul
dispositivo alabase dell’ economia del debito recentemente predominante. La domanda che mi ha spinto a
tornare sulla questione che avevo gia atrimenti affrontato e? se nell’“essere in debito” chiamato in causa nel
recente regime di austerita potesse essere esclusivamente individuabile una condizione da emendare, come
I"ingiunzione autoritariadel sacrifici imposti dalle politiche dell’ austerity sembrava voler indicare. Mi sono
inoltre chiesta se, nell’ economia del debito e nelle politiche di rilancio, siano realmente in gioco due
prospettive nettamente contrastanti, come potrebbe sembrare a un primo sguardo, 0 se non s tratti piuttosto
in esse di un meccanismo piu? complesso, che le accomuna, pur nei propositi apparentemente divergenti,
coinvolgendo in una manieraradicale eineditale vite individuali. In definitiva, erafondamentale, per me,
comprendere se fosse possibile inscrivere il nesso tra debito e colpa, emerso di recente a proposito
dell’indebitamento pubblico di alcuni Stati dell’ Unione europea, in una dimensione del potere in culi
I"istituzione della norma sia esclusivamente fondata sulla disciplina, sullarepressione e sul conseguente
senso di colpa che ha segnato, in passato, la coscienza di infinite generazioni. |l fatto che siano stati
prospettati “ sacrifici” in grado di ripagare il debito contratto, per 10 pit presentato, appunto, come una
“colpa’, indurrebbe a collocare il legame individuabile trai due nell’ ambito di una forma univocamente
punitiva, repressiva del potere, che prende laformadi istituzioni in grado di arginare |’ attitudine caotica e
aggressiva che per molti aspetti caratterizzala vita umana, come é stato, ad esempio, in eta moderna con
I"istituzione statale. In questo caso, anche il mercato rientrerebbe in questo genere di istituzioni simili alo
Stato. Che unaformadi repressione siain atto non €? in dubbio. Questo, pero?, non deve indurre a
semplificare la complessita? del fenomeno a cui stiamo assistendo.

L’ enorme trasformazione avvenuta negli ultimi trenta-trentacinque anni nei modi capitalistici di produzione e
nelle stesse forme che ha assunto il potere economico in seguito a predominio dei mercati finanziari,
richiede unariflessione piu? ampia, che tenga conto dei mutamenti a cui sono state sottoposte le forme di



potere nel momento in cui la politica ha cominciato ad adeguarsi ai cambiamenti avvenuti nel mondo
economico. Nelle societa? contemporanee dominate dal mercato globale I’ istituzione della norma e? divenuto
un fenomeno complesso, non piu? semplicemente fondato, com’ era per lo piu? accaduto in passato,

sull’ esperienza della repressione e sul senso di colpa causato da regole infrante. La norma, piuttosto, e? oggi
concomitante alle capacita? d'iniziativa, all’ autonomia nelle decisioni e nell’ azione, alle pratiche di
amministrazione, di investimento, di cura e di relazione finalizzate ala soddisfazione di desideri e non solo
allaloro repressione. Non €? un caso cheil discorso neoliberistasi sia sviluppato dall’idea cheil “libero
mercato” él’istituzione che, al tempo stesso, si presenta come un dominio pubblico e una sfera pratica di
autonomiadei singoli.

Il problema del debito generalizzato, allora, per molti versi €? |’ espressione di un potere coercitivo, in cui il
dispositivo della*“ colpa’ si identifica con quello economico del “debito”. Non € un caso che |’ attuale
dibattito sul tema— che havisto trai maggiori esponenti David Graeber e Maurizio Lazzarato — hateso per |o
piu? aevidenziare in questo fenomeno unaformadi potere repressivo che, da un lato, avrebbe portato ala
luce una crisi senza precedenti come segno della violenza perpetrata da un sistema di potere e di esclusione,
in cui Stato e mercato sono coimplicati; dall’ altro, avrebbe invece smascherato |e retoriche neoliberiste sulla
liberta?. A mio modo di vedere, stiamo tuttavia assistendo a un profondo mutamento che richiede ancora
nuove analisi in grado di approfondire quanto ha gia? cominciato datempo adelineare i suoi contorni.

L a categoriateologica, primaancora che giuridica, della*”colpa’ utilizzata nel discorso mediatico e politico
in rapporto a problema del debito pubblico contratto da alcuni paesi dell’ Unione, mi haalloraindotto a
riflettere nuovamente sul nesso trareligione e economia, attorno a cui avevo incentrato il mio precedente
lavoro. Molto importanti sono risultati, in questo senso, gli studi in ambito economico di alcuni esponenti
della Scuola della Regolazione, come quelli di André Orléan, in cui il debito emerge chiaramente come
espressione di un legame sociale. All’ origine di un simile legame va individuata, secondo queste ricerche,
una relazione sostanzialmente giuridica, come quella che, per molti aspetti, unisce nellareligione I’uomo a
Dio. Attraverso di essasi esprime un rapporto di dipendenza dei viventi nei confronti delle potenze sovrane e
I"obbligo di riscattare, nel corso dellavita, I’ energiavitale di cui questi sono stati fatti depositari. La piu?
anticaformadi riscatto per ripagare ladivinita? del debito di vitae?il sacrificio. Ad una prima analisi
potrebbe sembrare che il dispositivo del debito oggi imperante tragga la sua origine dal paradigma sacrificale,
acui fanno riferimento gli studi della Scuola della Regolazione. A ben guardare, pero, risulta un meccanismo
ancora piu complesso. Il debito, oggi, non sembra essere tanto o soltanto una condizione da emendare — come
I"ingiunzione autoritaria del sacrifici imposti dalle politiche dell’ austerity sembrerebbe indicare — ne?
semplicemente |’ ultima e svuotata espressione del vincolo giuridico che legalavitaalla sferadel diritto
pregiudicandola come colpevole. L’ indebitamento, piuttosto, €? uno stato che viene continuamente prodotto
e alimentato, proprio perche? e€? cio? su cui unicamente e? possibile investire, come dimostrano anche le
recenti politiche di rilancio economico, che rischiano di perpetrare soltanto il dispositivo gia esistente

dell’ economia del consumo strettamente connessa a quella del debito.

Particolarmente rilevante per comprendere questo meccanismo risulta allora, dal mio punto di vista, definire
la specificitadellareligione cristiana, il fatto, ciog, che attraverso il dono della“grazia’ la colpaoriginaria,
che pure caratterizza il credente in Cristo, venga qui trasformata in un debito daamministrare, piu che da
emendare, in elemento propulsore per una crescita spirituale e materiale. Su questo aspetto si concentra gran
parte della miaricerca nella convinzione che la definizione del ruolo del cristianesimo rispetto al capitalismo
eimprescindibile a fine di determinare le potenziaitaei limiti del suo dominio, come hanno dimostrato
Weber, Benjamin e Foucault, a cui abbondantemente attingo anche in questo lavoro. Il rapporto trala
religione cristianaeil capitalismo, dal mio punto di vista, concerne lo stesso meccanismo di potere da cui



entrambi sono alimentati e non I’ evoluzione storica dell’ uno dal’ altro. Cio che conta, cioe, nel loro legame &
guella che Benjamin nel frammento Il capitalismo come religione definisce una derivazione “ parassitaria’.
Questo implicanon solo il fatto cheil cristianesimo e la sua storia possano non esaurirsi del tutto nella storia
del capitalismo, ma anche che il meccanismo dell’ economiadel debito, di cui si alimentail potere
€economico, possa attecchire — come di fatto avviene — anche in aree estranee all’ Occidente cristiano,
inducendo cosi aridiscutere in modo nuovo la presunta matrice occidentale delle dinamiche economiche
globali: non solo, cioe, potremmo dire, nei termini eurocentrici della*“ storia universale”, ma anche da un
punto di vista spaziale, dal modo cioé in cui unaformadi dominio senza aderenze ad un territorio specifico,
come quella economico-capitalistica, possa attecchire in realtaterritoriali completamente diverse,
trasformandol e.

Federico Zappino: Uno dei capitoli piu densi di Debito e colpa trae spunti di riflessione dalle analisi
condotte da Judith Butler ne La vita psichica del potere. Il riferimento non sorprende: in quel libro, Butler
tentadi condurci proprio nel cuore di quel “circuito di cattiva coscienza’ in cui dall’ essere-in-debito, nella
peggiore delleipotesi, s originalacolpa. Ma che, nellamigliore delle ipotesi, ci mantiene invece in uno stato
di perenne melanconia: una“formadi lutto anomala’, scrive Buitler, in cui il soggetto disconosce di aver
perduto qual cosa, o qualcuno, de-realizzando questa perdita, “rifiutando I’incarico che il dolore gli affida,
mettendo in atto una presa di distanza da quanto ha perduto”. In questa presa di distanza, tuttavia, avrebbe
luogo una forma di soggettivazione. Ora, € interessante notare che, per Butler, a originare una certa formadi
essere-in-debito vi sia— quella che una certa genealogia di pensiero lesbofemminista e queer definisce —la
norma eterosessuale: il presupposto di eterosessualita obbligatoria, secondo Butler, espungerebbe da sempre
ogni possibilita omosessuale (0, in ogni caso, ogni altra possibilita non-eterosessuale). Tale forclusione
ingenererebbe dunque una “ societa della melanconia generalizzata’ , una societa di perdite non compiante e
impossibili da piangere; ma anche una societa col pevolizzante, in fondo, nei confronti di chi mostra un
atteggiamento insolvente nel riguardi del debito contratto con il paradigma eteronormativo — un debito che,
anche in questo caso, informerebbe un certo modo di soggettivars “corretto”, “disciplinato”: uomini e donne,
eterosessuali, preventivamente (acriticamente?) obbedienti. Cio che mi interroga é se collocare
esplicitamente, e non solo accidentalmente, la norma eterosessual e accanto all’ asces e al capitalismo non
possa gettare nuove luci su quella che tu definisci “vita psichicadel debito”. Ne La vita psichica del potere,
sembra quasi che Butler voglia suggerirci che una societa obbligatoriamente eterosessual e non possa che
ingenerare, necessariamente, forme di debito e di colpa.

Elettra Stimilli: Quello che in particolare mi interessava nel lavoro di Butler che hai citato e I’ attenzione
rivoltain in modo nuovo al’intreccio traambito psichico e ambito sociale che € all’ origine di ogni
formadi potere, I'idea, ciog, che vi siauna“vita psichicadel potere” —come suonail titolo del libro di Butler
di cui stiamo parlando e di cui tu, tral’atro, hai curato molto bene |’ edizione italiana che é stata di recente
pubblicata.

Il programma general e della civilizzazione messo in atto nella modernita? implicava un controllo progressivo
delle pulsioni e unaloro crescente sottomissione aistanze volte a un dominio che imponeva un “ sacrificio”
pulsionale, origine di stabilita? e regolamentazione, effetto, ad esempio, dell’istituzione dello Stato; ma
spesso anche causa di infelicita? e disagio, come dimostrano gli importanti studi di Freud sullanevrosi. Oggi,
nel momento in cui, a partire dall’ inizio degli anni Ottanta del secolo scorso, si €? verificato un mutamento
nel rapporto con le norme e le istituzioni ed € emersa unareazione all’ emergenza della figura
dell’imprenditore come modello di portata collettiva, anche le forme di disagio sono cambiate ela
depressione si € imposta sullanevrosi — una“ melanconia generalizzata” come dice Butler —che si rivelaun
sortadi laboratorio delle ambivalenze che caratterizzano |e societa contemporanee.


https://test.doppiozero.com/materiali/interviste/judith-butler-la-vita-psichica-del-potere

In questo orizzonte, ho trovato molto interessante nel libro sulla “vita psichica del potere” il modo in cui
Butler indagail ruolo del “senso di colpa’ in rapporto all’istituzione psichica della norma parallelamente ala
suaistituzione sociale. E evidente come I interesse di Butler sia soprattutto quello di mostrare come “il senso
di colpa’ sorga, nella dimensione psichica, non tanto come |’ effetto dell’ interiorizzazione di un divieto
esterno, quanto piuttosto da quella che lei definisce una“ subordinazione primaria’, attraverso cui il soggetto
paradossal mente emerge “contro se stesso per poter esistere per se stesso”. Una sorta di disistima profonda,
di svalutazione di sé é all’ origine di un senso di colpa che precede lo stato di accusa che si produce nei
confronti di un divieto non rispettato.

Credo che sia proprio questa condizione all’ origine della vita umana a essere in gioco oggi nell’ economia del
debito, nel momento in cui la sua stessa possibilita di dar valore alla vita pienamente corrisponde alla stessa
valorizzazione del capitale, rendendo possibile a ciascuno di diventare un “ capitale umano” e un
“imprenditore di s&”. Le singole capacita? vengono in tal modo svalutate dalla frustrazione di non sentirsi

mai all’ altezza della situazione, nello stesso momento in cui € in atto un investimento individuale e sociale
sullavitaumana. Una costante autocritica e all’ origine di un senso di colpa, la cui caratteristicafondamentale
€? quelladi sorgere da una modalita? di valutazione, che si traduce nella possibilita? di investire su cio? che
risulta una mancanza. Un debito infinito viene cosi costantemente riprodotto soprattutto attraverso forme
ossessive di consumo volte a compensare la convinzione di non essere adeguati a quanto richiesto.

L’analisi di Butler presuppone larottura con lalogicarepressivadel potere patriarcale messain atto dalle
pratiche e dalle teorie femministe e mette al tempo stesso in discussione la naturalita? di genere e

dell’ identita? sessuale, pure rivendicate da un certo femminismo, afavore di unaricercavoltaaindividuare la
loro provenienza da pratiche performative che si originano in quell’incrocio trala dimensione psichica
individuale e quella politica e sociale, da cui sorge “lavita psichicadel potere”. E in questo incrocio che s
produce la chiusura a possibilita di per sé aperte — dunque anche e soprattutto alle possibilita non

natural mente eterosessuali, acui fai riferimento, che oggi, credo, non vengono semplicemente escluse
attraverso un disciplinamento eterodiretto, matanto piu svalutate, quanto piu, pure, Si trovano immesse

nell’ incarnazione spettacolare di quel corpo-macchinache éil processo di valorizzazione del capitale.
Qualcosadi simile éin gioco nel fenomeno definito di “femminilizzazione del lavoro”. La svalutazione
continua che I’ economiadel debito oggi riproduce in un meccanismo di valorizzazione fine a se stesso
infatti cio che hareso possibile che tutte le mansioni un tempo screditate in quanto “non-lavoro” —in buona
parte alimentate dall’ investimento delle stesse capacita? di cura e di amministrazione che avevano
caratterizzato il lavoro domestico — riguardino oggi quasi latotalita? della sfera produttiva. Credo cheil
confronto con questi temi condotto negli ultimi anni dal pensiero e dalle pratiche femministe s sia dimostrato
tanto piu? fertile quanto piu? ha dato prova di una notevole capacita? autocritica che, oltre atestimoniare la
difficolta? in cui ci troviamo, attesta anche la necessita? di abbandonare sterili arroccamenti su posizioni
statiche. 1l tentativo di misurarmi, seppur parzialmente nel libro, con esso vuole essere un piccol o contributo
in questa direzione.

Federico Zappino: Sentirsi in colpa puo assumere laformadi un voltarsi aguardare cio che si efatto, o cio
che non si efatto, a volte senza speranze. Quando ci sentiamo in colpa e come se riuscissimo a vedere noi
stessi che ci torciamo, ed € come se questo torcersi avvenisse da una certa prospettiva o posizione interna
dalla quale esprimiamo un giudizio su noi stessi, sul nostro operato, o sulle nostre omissioni. A seconda degli
orientamenti e delle discipline, questa prospettiva prende il nome di anima, psiche, coscienza. Le tue ricerche
sul debito, ne Il debito del vivente, sono state per me di grande ispirazione per acune riflessioni proprio



attorno a concetto di “crisi” [cfr. Crisi. Del giudizio dei viventi, in L. Coccoli, M. Tabacchini, F. Zappino, a
curadi, Genealogie del presente, Mimesis 2014]. Cris, critica e giudizio, etimologicamente, sono parole che
derivano tutte dal greco krino. Muovendo oltre I’ evidenza etimologica, tuttavia, e privilegiando la prospettiva
genealogica, mi € parso chiaro come quell’ adagio biblico rimasto inveterato nel linguaggio comune, che
suona pressappoco cosi: chi sal tu per giudicare?, rendesse manifesto il nesso che intercorre tra“ debito” e
“giudizio”, rendendo quest’ ultimo possibile solo a fine di nominare la“colpa’, una sorta di tribunale della

“ cattiva coscienza’, e non come strumento sovversivo, utile a svelarne lafictio. E come se quel ritornello
abbiala precisa funzione di ricordarci che nessuno di noi puo giudicare perché tutti siamo debitori — ossia:
colpevoli, peccatori —, e perché tutti, in fondo, riusciamo anche a godere nell’ assoggettamento — si pensi ale
forme di autosfruttamento, di autoval orizzazione, se non proprio di lavoro gratuito funzionali a una certa
“economia della promessa’ (di riconoscimento, di reddito, di buona vita ecc.). E come se la suafunzione
fosse precisamente quella di mettere fuori gioco quellaformadi giudizio che Foucault chiama“ critica”

(“I’ arte di non essere eccessivamente governati”), che Hannah Arendt poco primadi lui definisce “giudizio
politico” (sganciandolo dunque da una dimensione meramente individuale) e che Kant, a cui entrambi
volgono lo sguardo, chiama “giudizio riflettente”, sganciandolo dunque dal trascendentale e ancorandolo in
nessun altro luogo se non nell’immanenza del sensus communis. Quelleriflessioni sullacrisi si concludevano
con delle esplicite domande, piu che con delle implicite risposte, e ancora continuo a domandarmi se le
condizioni di indebitamento psichico ed economico che tratteggiano lafisionomia della societa, e della
soggettivita, neoliberista, pur nell’invivibilita che ingenerano, non abbiano messo del tutto fuori gioco quella
possibilita di giudicare, che potrebbe assumere — o addiritturaistituire —laforma dell’ insolvenza. E mi
domando soprattutto se non abbiano messo del tutto fuori gioco la possibilitadi farlo senzala pauradi
ritrovarsi semplicemente soli, fuori da ogni possibilita di esistenza sociale; in quella solitudine, ciog, in cui la
colpa riproduce se stessa.

Elettra Stimilli: E molto interessante quanto dici sulla comune origine etimologicadi “crisi”, “critica’ e
“giudizio”, che riconduce, pero, tutte e tre le esperienze nominate dai tre vocaboli allafacoltadi giudicare,
inscrivendo, cosl, il nesso tra“debito” e “colpa’ al’interno di un discorso piu giuridico che economico, che
non tiene forse del tutto conto di quell’ enorme mutamento avvenuto negli ultimi decenni nel rapporto con le
norme e leistituzioni, di cui ho parlato poco fa, e che hareso la stessaistituzione della norma un fenomeno
complesso, non piu? semplicemente fondato sull’ esperienza della repressione — e quindi su quelladella
ribellione — e sul senso di colpa causato daregole decretate in formadi giudizio, e quindi infrante. Per
utilizzare il vocabolario legato a Kant, che hai chiamato orain causa, potremmo dire che qui € in gioco un
processo di valutazione “pre-critico”, in cui lacolpa s produce a partire da quellache in Debito e colpa ho
definito una“disistimaoriginaria’. Per comprendere questo aspetto credo che sia essenziale distinguere il
dominio della valutazione economica da quello giuridico. L’ ambito privilegiato in cui I’economia esercitail
suo potere politico € il mercato come istituzione normativa fondata, appunto, sulla valutazione. Come mostra
giustamente Foucault, e attraverso I’ istituzione del mercato che I’ economia diviene unaformadi governo
politico. La razionalita? economica appare a Foucault una razionalita? governamentale, proprio perche? mira
aintervenire direttamente sulle vite attraverso I’ istituzione di norme incentrate sui desideri, le passioni, le
azioni e soprattutto volte aregolare e accordare le singole modalita? di valutazione. Qualcosa che haache
fare pit con il sensus communis che con una facolta legislatrice autonoma, per restare nel vocabolario
kantiano da te proposto. Questo naturalmente complica notevolmente la capacita di contrastare i meccanismi
del suo potere, com’ € evidente nella situazione attuale.

Oggi piu? che mai modalita? non esclusivamente repressive di potere vengono in primo piano attraverso il
diffuso utilizzo sul piano economico e sociale di capacita? creative, la cui valorizzazione si fonda su

un’ autocritica costante che, pur impoverendole e neutralizzandone le potenzialita?, produce investimenti piu
0 meno vantaggiosi. Mail fatto che questo tipo di potere non sia solo cio? che reprime il soggetto, che lo
domina e a cui questo si oppone, ma anche cio? che in qualche modo gli da? vita attribuendo ad essa un
valore, implica anche la possibilita? di una vulnerabilita? implicitain esso, di unacritica costante, di nuovi


http://mimesisedizioni.it/genealogie-del-presente.html#yt_tab_products1

tipi di valutazione in grado di sperimentazioni differenti, di nuove pratiche di cooperazione sociale edi un
diverso rapporto con il mondo e con le cose. I cammino in questa direzione sembra lungo, tortuoso e
parti colarmente complesso, ma credo valgala penamisurarsi con questa che appare come una sfida,
nonostante |’ opacita? dei meccanismi che si potrebbe aspirare ad azionare in maniera differente faccia
pensare di trovarsi in unarete da cui sembraimpossibile uscire.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

