
 

Il valore dell’estetica africana 
Achille Mbembe
3 Luglio 2015

Qui l'articolo introduttivo della serie: Why Africa?

 

 

English Version

 

Ho scritto On the Postcolony (Postcolonialismo, Meltemi, Roma 2005) principalmente di notte. Era l’inizio
degli anni ’90, quando l’ombra cupa dell’Afro-Marxismo cominciava a dileguarsi. Sembrava, a quel punto,
che gli studi sull’Africa dovessero rimanere intrappolati in un drammatico stallo analitico. Erano molti gli
studiosi che mettevano in circolazione mappe del presente sempre più inutili, proprio nel momento in cui
nuovi drammi si stavano profilando.

 

Mentre la crisi delle scienze sociali si aggravava, in campi disparati come il design, la narrativa, la moda, la
pittura, la danza e nell’ambito dell’estetica in generale emergevano tendenze innovative, persino un nuovo
modo di pensare. In tutte quelle discipline fondate sull’immaginazione si andava sviluppando una sorta di
riconciliazione tra la cosiddetta identità africana e una certa idea di mondanità, se non proprio di
cosmopolitismo.

 

Ma una biografia di On the Postcolony non sarebbe completa senza un riferimento diretto alla musica
africana. Ho scoperto la musica congolese alla fine degli anni ’80; epoca di programmi di aggiustamento
strutturale, guerre predatorie, crudeltà e stupidità presentate come capacità di governare, colpi di stato militari
e rivoluzioni sociali continuamente rinviate. La sublime emotività dell’immaginazione musicale congolese
mi ha insegnato quanto fosse indispensabile pensare attraverso la fisicità dei sensi, scrivere attraverso la
musicalità della propria carne.

 

Attraverso questa musica non solo potevo sentire muoversi l’energia, potevo anche cogliere la verità del
monito di W.E.B. du Bois: “La vita non sono semplicemente i fatti”. La musica ha la capacità di coniugare
l’anima e la materia. E davvero in Africa la musica è stata sempre la celebrazione dell’impossibilità di
sradicare la vita, all’interno di una lunga storia di negazione della vita. È il genere che storicamente ha
espresso, nella maniera più tenace, il nostro furioso desiderio non solo di esistere, ma di provare gioia
nell’esistere: quello che potremmo chiamare l’esercizio, la pratica della gioia prima della morte.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/il-valore-dellestetica-africana
https://test.doppiozero.com/achille-mbembe
https://test.doppiozero.com/materiali/why-africa/why-africa
https://test.doppiozero.com/materiali/why-africa/value-africa-s-aesthetics
http://www.meltemieditore.it/Scheda_libro.asp?Codice=L024


Sammy

Baloji, Serie Mémoire, Untitled #25, 2006. Stampa digitale su carta fotografica satin-opaca da archivio. Courtesy l'artista e Galerie Imane Farès

 

Il romanzo africano è l’altro elemento biografico diretto di questo libro. Dai tardi anni ’80 in poi la migliore
narrativa africana celebrava già la fine del progetto nazionalista e delle pretese dei governanti africani post
coloniali di assumere il ruolo del Padre. Allo stesso tempo, il romanzo ci avvertiva dell’emergere di forze
nuove, insolite, che non potevamo del tutto cogliere né comprendere attraverso i linguaggi concettuali
dominanti di allora (sviluppo, relazioni tra stato e società, società civile).

 

Ho iniziato a leggere l’opera dello scrittore congolese Sony Labou Tansi alla fine degli anni ’80. In La Vie et
demie, L’État honteux, Les Sept solitudes de Lorsa Lopez[1] o La Parenthèse de sang, la sperimentazione
veniva sempre prima dell’ontologia. Si costruivano ponti inaspettati tra astrazione e concretezza, ragione,
emozione e affettività, coscienza, inconscio e onirico. Arte e pensiero prendevano vita e risuonavano l’uno
nell’altra.

 

L’idea di Tansi di un accordo costantemente rinviato per permettere di introdurre nuove domande nel
discorso rivelava il bisogno di espandere il dizionario per dare spazio a un ripensare, un reinventare: per
permettere alla differenza di diventare produttiva. La contingenza, l’incertezza e l’effimero sembravano
offrire un vasto serbatoio di libertà e improvvisazione creativa (free play). Ho trovato la stessa abilità nel
cogliere l’intangibile in L’ivrogne dans la brousse di Amos Tutuola (Il bevitore di vino di palma, Feltrinelli,
Milano 1961, orig. The Palme-wine Drinkard) e in Le Devoir de violence di Yambo Ouologuem (Dovere di
violenza, il Saggiatore, Milano 1970).

 

Fu a quel punto che decisi di scrivere un libro in cui dare spazio alle risonanze e alle interferenze tra modi
diversi di pensare senza che uno di questi prevalesse sugli altri. Il modo migliore per farlo era chiedersi quale
forma avrebbe potuto assumere una critica politica ed estetica del Padre nell’Africa dell’ultimo quarto del
XX secolo e come, a causa delle sue potenti risonanze – e, mi auguravo, della sua unicità esplicativa – una
critica del Padre (la “cosa” e i suoi doppi) ci avrebbe permesso di scrivere una storia alternativa del nostro
presente.

 



Di On the Postcolony si può dire, perciò, che è il tentativo di svelare che cosa si nasconda dietro la maschera
del Padre. Quale forma assume il Padre dopo la fine del colonialismo in senso stretto? Che aspetto ha il suo
viso? Quali sono i suoi contorni? Che cosa viene messo in scena per mezzo del Padre, e a quali apparenze dà
luogo?

 

Parafrasando Deleuze, quel che avevo trovato era una specie di “culo del capro espiatorio” che viveva
“colpito da maledizione” (Millepiani, Castelvecchi, Roma 1997, p. 191) e stava di fronte alla faccia del dio
pagano, morte occultata nell’oscurità ma anche oscurità manifesta e maleodorante nella piena luce del giorno.
On the Postcolony guarda dunque in quali maniere questo Fallo che ha le sembianze di un culo di capro
rappresenta se stesso e come si rifrange nella coscienza di coloro che vivono sotto il suo incantesimo. Ossia,
in breve, qual è il significato della vita vissuta sotto il suo segno e come risultato del suo potere
(de)generativo.

 

Questo modo di pensare e di scrivere deriva in gran parte dai miei studi specifici sulla tradizione intellettuale
francese del secondo dopoguerra (rappresentata, per esempio, da Bataille, Merleau-Ponty, Foucault,
Blanchot, Deleuze). Ma, come ho già detto, si radica anche nella lettura del romanzo francofono africano e
nell’ascolto della musica africana della fine del XX secolo.

 

Entrambe queste tradizioni mi hanno insegnato che pensare è sperimentare. Pensare è anche recuperare e
salvare il potere figurativo dell’allegoria applicata ai domini specifici dell’esperienza umana, dei quali è la
forma di espressione adeguata, o il linguaggio concettuale, che serve a esprimere questa esperienza soltanto.
Pensare, infine, è imbarcarsi in un viaggio della mente, e scrivere è una forma di godimento. È per questo che
in On the Postcolony volevo sperimentare la sensazione che si produce quando la mente è disposta a lasciar
andare le cose in direzioni imprevedibili, correndo il rischio di trovarsi faccia a faccia con desideri e paure
inesprimibili e di risvegliare le forze soprannaturali dei nostri inferi.

 

Questa è forse la ragione per cui chi ha letto On the Postcolony senza una disposizione d’animo filosofica lo
ha definito pessimistico. Vengo da una tradizione nella quale “pensare” (penser) equivale a “pesare” (peser)
e a “esporre”. Pensare criticamente significa lavorare sulle linee di confine tra opposti, percepire il tocco
caotico dei nostri sensi, trasferire nel linguaggio le logiche costitutive del nostro mondo.

 



Sammy Baloji, Serie Mémoire, Untitled #21, 2006. Stampa digitale su carta fotografica satin-opaca da archivio. Courtesy l'artista e Galerie
Imane Farès

 

La critica è testimonianza, ma è anche un vigilare, un interrogarsi e un anticipare senza fine. Una critica seria
ci richiede innanzitutto di dimorare nel caos della notte, precisamente allo scopo di aprirci meglio un varco
nella luce abbagliante del giorno.

 

Riconosciamo un momento di pessimismo quando gli strati del passato e il mondo del presente cadono nel
vuoto; si tratta di questo, un luogo che non è un luogo. Riconosciamo un momento di pessimismo quando
banalizziamo l’esperienza umana o suscitiamo un’empatia o un disprezzo mal riposti, quando, incapaci di
liberare il linguaggio, soccombiamo alla semplice materialità dell’esistente.

 

Entriamo in una “oscura notte del linguaggio” quando il suo potere di esprimere simbolicamente
all’improvviso viene menomato, e invece di rivelare quel che si nasconde nell’ovvietà e quel che giace sotto
la superficie, oltre la maschera, il linguaggio gira su se stesso nascondendo ciò che dovrebbe mostrare.

 

Dall’arte, la letteratura, la musica e la danza ho imparato che esiste un’esperienza sensoriale delle nostre vite
che comprende forme, tinte e trame innumerevoli, innominate e innominabili, di cui la “conoscenza
oggettiva” non è riuscita ad appropriarsi. Il linguaggio di queste forme di espressione comunica il modo in
cui le persone comuni ridono e piangono, lavorano, giocano, pregano, benedicono, amano e maledicono,
creano uno spazio in cui esistere e camminare, cadere e morire.

 

La letteratura, e la musica in particolare, sono anche pratiche di dissacrazione e profanazione. Ognuna a suo
modo implica un gioco paradossale e a volte rischioso con i limiti – quelli determinati dall’ordine politico o
morale e quelli che modellano il linguaggio e lo stile, il pensiero e il significato.

 

La forza quieta delle pratiche artistiche africane va cercata nel modo in cui vedono ogni momento o istante
dell’esistenza umana come interamente fortuiti e allo stesso tempo assolutamente singolari. Nella migliore
tradizione dell’arte, la musica e la letteratura africane, ogni momento dell’esistenza umana è fatto di punti di
intensità che non sono mai stabili. In On the Postcolony non c’è nulla che assomigli a una storia lineare.
L’Africa non sarà mai un dato.

 

Ma affrontare il passato e interrogare il futuro ci aiuta a riflettere criticamente sul presente. Il presente inteso
come questo spazio vulnerabile, questo punto d’accesso precario ed elusivo attraverso il quale, se tutto va
bene, una vita radicalmente differente potrebbe fare la sua comparsa. Non c’è futuro senza speranza: la
speranza che potremo convertire questa vita terrena radicalmente differente in una possibilità sociale
concreta, una trasformazione sistemica nella logica del nostro essere-in-comune e essere-nel-mondo come
esseri umani.

 

 



Traduzione di Caterina Grimaldi

 

 

 

[1] La vita e mezza, Lavoro, Roma 1990; Turpe stato. Lo stato scandaloso, Le Nuove Muse, Torino 2007; Le
sette solitudini di Lorsa Lopez, Einaudi, Torino 1988.

 

 

Con il sostegno di
 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

