
 

L’invenzione dell’onnivoro 
Ilaria Ventura
14 Luglio 2015

Qualche tempo fa, con un gruppo di amici, eravamo d’accordo per andare a cena fuori. Ma per favore – mi
dicono – in un posto dove si cucini senza glutine. Lo chiede l’amica celiaca, ma anche gli altri del gruppo che
si sentono tali pur non essendolo veramente – dove per ‘veramente’ significa che nessun esame medico lo
aveva certificato. Che abbia in menu verdure grigliate, domanda a sua volta l’altra amica che sta seguendo
una particolarissima dieta disintossicante. Che faccia insalate, ma senza lattuga, chiede l’altra ancora, è
convinta di dover dimagrire non digerendo la lattuga – la lattuga, sì, quella che noi onnivori ingurgitiamo
quando decidiamo di non mangiar nulla. Quella sera ho creduto di stare in mezzo a un gruppo di nevrotici.
Poi ho pensato che il mio essere onnivora, cresciuta in una famiglia di onnivori, è pur sempre una forma di
dieta, e cioè una maniera di alimentarsi che, infine, è un modo di stare al mondo. Per farla breve, siamo finiti
in un ristorante veg. A leggere il menu sulla base dei gusti, di ciò che ci piaceva e che ci andava quella sera e
solo quella sera, eravamo una stretta minoranza. Tutti gli altri hanno chiesto all’oste se gli spaghetti di rapa
venissero mantecati con qualche salsa che nascondesse l’infido glutine, o se le melanzane grigliate fossero
panate, e simili piacevolezze.

 

Tutto questo accadeva mentre stavo leggendo il recente libro di Marino Niola Homo Dieteticus (Il Mulino
2015), secondo il quale noi umani siamo tutto fuorché onnivori, e ognuno è alla ricerca del proprio regime
salvifico. Alimentare, s’intende. Innanzitutto perché oggi la scienza starebbe al posto di Dio. È una delle tesi
fondamentali del suo libro, divertente e dallo stile riconoscibilissimo. Se anticamente si rinunciava ai piaceri
della tavola per guadagnarsi un posto nei cieli (“La gola ha cacciato dal Paradiso chi ne era re, l’astinenza
richiama al Paradiso chi era nell’errore”), noi mangiamo per guadagnarci il plauso del dietologo. Il dio
nutrizionismo, paradigma scientista della cultura alimentare contemporanea, ha trasformato il mangiar bene
nel mangiar biologicamente bene, come scrive Michael Pollan ne In difesa del cibo. Le nostre tavole si sono
riempite di sostanze invisibili (calorie, proteine, vitamine, grassi, omega3 e così via) e in nome di esse
scegliamo che cosa mangiare. Creando curiosi ma sensatissimi fenomeni di inversione, che Niola cita spesso,
come la cucina kosher che è diventata garanzia del mangiar sicuro per gli allergici ai molluschi e ai crostacei,
o per i soliti celiaci. Il senso religioso della purezza lascia il posto a quello scientifico. O forse se ne
arricchisce.

 

Una mania da privazione che viene confrontata con chi la dietetica l’ha inventata, e cioè gli antichi greci. Le
idee di frugalità e di misura, di controllo dei piaceri e degli eccessi – alimentari, sessuali, atletici – suggerite
da Ippocrate, Socrate e Platone  si fonderebbero su una concezione più sensata di quella su cu si basano i vari
metodi di dimagrimento contemporanei. Diaitìa vuol dire, tra le altre cose, modo di vivere. Perciò va bene
legare etica e dietetica, misura a tavola e nella vita, equilibrio dei cibi e delle scelte politiche, come accadeva
nella dietetica classica: chi mangia bene è anche un bravo cittadino. Tant’è che se ne occupavano i filosofi.
“Laddove i greci parlano di vita, noi riduciamo tutto al girovita”, così le astinenze che pratichiamo oggi sono
dovute a ossessioni estetiche che hanno una radice salutista oppure a fissazioni ideologiche, come quella
vegana, con conseguenze più o meno salubri.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/linvenzione-dellonnivoro
https://test.doppiozero.com/ilaria-ventura
https://www.mulino.it/isbn/9788815254139


 

Le forme di privazione moderna non sono molto lontane, nella tesi di Niola, da quelle praticate e predicate
dalle religioni che attraverso il digiuno mirano all’arricchimento dell’anima. Nella prima parte del libro, si
ripercorrono i dettami dei padri della Chiesa, le sentenze di Sant’Agostino, gli ascetismi delle grandi sante
della tradizione cattolica, fino ai penitenti più rigidi dei primi secoli dopo Cristo che salivano sulle colonne
per non discenderne più, mettendo in scena il proprio martirio, fatto di continue astinenze e di corpi sempre
più sottili. L’antropologo Niola, intrecciando un filo comune tra i digiuni ebraici, islamici, induisti, mostra
come tutte le pratiche di privazione alimentare siano comuni alle varie religioni, allo scopo di manipolare il
corpo, questo fardello di necessità e istinti, desideri e aspirazioni al piacere. Individua, sotto la complessità e
la variabilità dei fenomeni storici e culturali dell’alimentazione, le forme profonde che li reggono, non per
semplificare la storia e le culture, ma per comprendere meglio come l’attenzione al cibo e i tabù alimentari
non siano manie senza senso, contrappunto inevitabile della gastromania che impazza in Tv, sui social
network e nelle nostre cucine ma, al contrario, una maniera, che è sempre esistita, di dare senso alla vita.
L’adipe, nemico comune delle vecchie e delle nuove diete, è “l’ultracorpo per antonomasia, lo straniero
infiltrato”. Segno di immoralità ed egoismo nell’antichità cristiana e in epoca moderna, la grassezza è
sintomo di scarso senso civico. Così, mettere a dieta il cittadino è una forma di controllo sociale, con
conseguenze razziste, maschiliste, sessuofobe.

 

In mezzo agli eccessi psico-sociali che rivelano una voglia collettiva esagerata di purezza e controllo, Niola
mette tutte le forme contemporanee di diete estreme e di ortoressie che celano pensieri integralisti e
comportamenti intolleranti (“salutismo politically correct e razzismo ortoressico sono due facce
complementari di una medesima sindrome da contaminazione”). Veganismo, crudismo, paleo dieta, dieta del
gruppo sanguigno, e altre diavolerie della tavola, sono accomunate dall’intransigenza alimentare che, come
ogni forma di marmoreo divieto, punisce e respinge. O che, a causa delle sua stessa forza, genera inevitabili
contraddizioni come il vegan junk food o le interpretazioni glamour di cantanti dello star system
internazionale che sono vegani una volta alla settimana.

 

Accanto agli eccessi delle diete monopasto e dei regimi più intransigenti, però, c’è un mondo di altre diete
che rivela adattamento e flessibilità, da alcuni celebri metodi brandizzati alle anonime diete redatte dal
nutrizionista. Tutti quei regimi che, per ottenere consenso e consumatori, pazienti e pazienza, si (de)negano
come diete vere e proprie, cioè come privazioni e sacrifici, e non fanno altro che dire che ‘questa non è una
dieta’. Niola, concentrandosi sulle stranezze e sugli eccessi, per lo più d’oltreoceano, se le lascia sfuggire,
insieme all’opportunità di guardare da vicino le diete di tutti i giorni, quelle che stanno tra gli estremi
dell’ortoressia e del junk food bulimico. Quei regimi alimentari che tutti proviamo almeno una volta nella
vita, che importa se falliscono, ma che rivelano un’arte strategica, come definiva Foucault la dietetica antica
in Storia della sessualità, capace di bilanciare cibi e piaceri, girovita e vita sociale.

 

Ce lo stanno dicendo da tutte le parti: siamo quello che non mangiamo. L’onnivoro non è incapace di provare
gusti e disgusti, discernere confini tra commestibile e incommestibile, rispettare il creato, o osservare tabù
alimentari. Piuttosto, manifesta una cultura dell’inclusione e dell’accettazione in cui il rifiuto del piatto
messo a tavola è un’offesa. A chi lo ha preparato, a chi non può permetterselo. L’onnivoro non è chi non
riconosce il valore di ciò che mangia, mangiando di tutto. Al contrario, costui pratica uno stile alimentare
che, comprendendo una serie ampia di cibi, ne esclude altrettanti e, praticando certe abitudini culinarie, ne
ignora altre. Senza ricorrere al ricatto del dilemma etico, del senso di colpa collettivo, dei catastrofismi
ecologici di cui parla Pollan ne Il dilemma dell’onnivoro. A ben vedere, e qui ha ragione Niola, non siamo
mai stati poi così onni.



 

 

Il libro: Marino Niola, Homo Dieteticus, Il Mulino 2015, pp. 145, € 16.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://www.mulino.it/isbn/9788815254139
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





