
 

Una filosofia della fotografia 
Vito Campanelli
16 Luglio 2015

Nel breve saggio Für eine Philosophie der Fotografie (1983) ci sono, in nuce, già tutte le intuizioni che si
pongono a fondamento della teoria delle immagini tecniche in seguito sviluppata in Ins Universum der
technischen Bilder (1985).

 

La macchina fotografica è il primo apparato – ripete spesso Flusser – anche se quest’affermazione va presa
con il beneficio di un certo grado di approssimazione, l’approccio dell’archeologia dei media potrebbe infatti
rivelare numerosi predecessori della macchina fotografica, tutti legittimamente aspiranti allo status di “primo
apparato”. Al di là di possibili genealogie, ciò che si può affermare senza paura di essere smentiti è che la
macchina fotografica rappresenta per Flusser una sorta di prototipo archetipico degli apparati, racchiude
infatti, anche se in forma embrionale, tutte le proprietà caratteristiche degli apparati, proprio per questo offre
un approccio adeguato a un’analisi generale di essi.

 

Nel tentativo di chiarire la posizione ontologica (il piano dell’essere) dell’apparato fotografico, Flusser
afferma che, come per tutti gli altri apparecchi, abbiamo a che fare con un oggetto che è parte integrante della
cultura che lo ha prodotto. Gli oggetti culturali sono sostanzialmente di due tipi: beni di consumo (oggetti
buoni per essere usati) e utensili (oggetti buoni per produrre beni di consumo). Secondo tale classificazione
dovremmo concludere che l’apparecchio fotografico è un utensile destinato a produrre fotografie ma in realtà
si tratta di una conclusione che desta notevoli dubbi per la difficoltà di considerare una fotografia alla stregua
di altri beni di consumo (una scarpa, una mela ecc.). L’apparecchio fotografico, a ben vedere, non è
riconducibile né agli utensili ovvero agli oggetti che, come prolungamenti del corpo umano, hanno
contraddistinto il rapporto tra esseri umani e natura fino alla rivoluzione industriale, né alle macchine, che
hanno preso il posto degli utensili costringendo gli esseri umani a vivere in funzione di esse. Nonostante
siano prodotti dal sistema industriale, gli apparati vanno oltre questo piano, per Flusser è necessario dunque
distaccarsi dalle tradizioni di pensiero (come ad esempio quelle marxiste) che, focalizzandosi sulle questioni
poste dal complesso industriale (la proprietà dei mezzi di produzione, gli interessi che si nascondono dietro
gli apparati ecc.), non tengono conto della specificità degli apparati e quindi “non hanno più competenza” su
di essi. La prospettiva attraverso la quale affrontare l’analisi degli apparati deve essere quella della società
post-industriale, occorre quindi uno sforzo volto a favorire l’affermarsi di nuove categorie interpretative. Alla
luce di ciò si può dire che, se nella società industriale è centrale il lavoro (inteso come attività rivolta alla
trasformazione del mondo), con gli apparati si dà vita a un nuovo tipo di lavoro il cui intento non è più
trasformare il mondo bensì trasformare il significato del mondo. “La loro intenzione – scrive Flusser – è
simbolica”.

 

Per il filosofo dei media di origine boema, nella società postindustriale il potere passa dal proprietario degli
oggetti (dei media) al programmatore e all’operatore, è dunque il fotografo ad aver potere su chi osserva le
sue fotografie (“ne programma il comportamento”), mentre l’apparecchio (la macchina fotografica) ha potere

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/una-filosofia-della-fotografia
https://test.doppiozero.com/vito-campanelli


sul fotografo (“ne programma i gesti”). È proprio tale inversione del potere dall’oggettuale al simbolico a
caratterizzare, secondo Flusser, la società post-industriale e a dar vita a un “imperialismo post-industriale”;
una nuova forma di imperialismo quindi, per cui detiene il potere non chi possiede la fotografia (peraltro
infinitamente riproducibile come già Benjamin aveva rilevato) ma chi ha generato l’informazione che si trova
sulla sua superficie: il potente non è dunque il proprietario, ma il programmatore dell’informazione.

 

Flusser osserva come le fotografie sono onnipresenti; per chi le guarda in maniera ingenua esse presentano il
mondo stesso (sono finestre aperte sul mondo), secondo tali osservatori dunque l’universo della fotografia
coincide con il mondo là fuori.6 In realtà, come chiarito in precedenza, a differenza delle “immagini
tradizionali” che, precedendo di decine di millenni la scrittura (ad esempio, la grotta di Lascaux), significano
fenomeni ovvero sostituiscono eventi (ad esempio, la caccia) con stati di cose e li traducono in scene, le
immagini tecniche, caratteristiche del contemporaneo, significano concetti, ossia sono prodotti indiretti dei
testi scientifici. Se dunque è possibile considerare le immagini tradizionali come astrazioni di primo grado, in
quanto astraggono dal mondo concreto, le immagini tecniche, invece, rappresentano un’astrazione di terzo
grado: esse infatti astraggono dai testi, che astraggono dalle immagini tradizionali, che a loro volta
astraggono dal mondo concreto.

 

Per Flusser le immagini tecniche sono “post-storiche” in quanto intervengono allorché (nel XIX secolo) i
testi diventano “irrappresentabili” (ad es., l’equazione della teoria della relatività) ovvero impossibili da
fissare in immagini, come tali sono proiettati nel mondo là fuori e il mondo viene vissuto, conosciuto e
valutato in funzione dei testi (“testolatria”), ma – a ben vedere – se i testi diventano irrappresentabili significa
che non vi è più nulla da spiegare, e la storia è al termine. Se dunque i testi furono inventati (nel II secolo
a.C.) per combattere l’idolatria ovvero per privare le immagini della loro magia (consistente nel far
dimenticare all’essere umano di aver creato le immagini, nel renderlo incapace di decifrarle e nello spingerlo
a vivere in funzione di esse), con la fotografia, come prima immagine tecnica, ha inizio la “post-storia”
ovvero il tentativo di superare la testolatria attraverso la reintroduzione della magia delle immagini. In
definitiva, secondo Flusser le immagini tecniche sono metacodici di testi che non significano il mondo là
fuori benì altri testi (ad es., il verde di un prato fotografato è un immagine del concetto di verde proprio della
teoria della chimica). Esse nascono per affrancare l’umanità dal pensiero concettuale, sostituendo la
coscienza storica con una “coscienza magica di secondo grado” (che non mira a trasformare il mondo là fuori
ma i nostri concetti riguardanti il mondo) e la facoltà concettuale con una “immaginazione di secondo grado”
(che è la facoltà di codificare in immagini concetti provenienti non dal mondo là fuori ma da testi). Ne
consegue che qualsiasi oggettività delle immagini tecniche è un’illusione e considerarle come finestre aperte
sul mondo è profondamente errato – siamo infatti di fronte a complessi di simboli molto più astratti rispetto
alle immagini tradizionali.

 

Da tali premesse deriva anche che è estremamente arduo decifrare i concetti transcodificati che danno vita a
una fotografia, rispetto a tale aspetto occorre innanzitutto comprendere che a differenza di un’immagine
tradizionale nella quale un essere umano, per esempio un pittore, si inserisce tra le immagini e il loro
significato, elaborando simboli nella propria testa per poi trasferirli sulla superficie dell’immagine (bisogna
dunque decifrare la codifica avvenuta nella testa del pittore); con le immagini tecniche invece c’è un nuovo
fattore di cui tenere conto: l’apparecchio (ad esempio, la macchina fotografica). La codifica avviene infatti
all’interno dell’apparecchio e rimane nascosto all’essere umano, proprio per tale motivo, secondo Flusser,
l’apparecchio è una scatola nera (black box) che simula e meccanizza il pensiero ovvero il gioco di
combinare i simboli.

 



Nel caso della fotografia – ma è chiaro che il rapporto macchina fotografica/essere umano può essere assunto
come modello del più generale rapporto apparecchi/esseri umani – l’obiettivo massimo al quale si può
aspirare è quello di svelare le intenzioni codificanti che si producono nel “complesso fotografo/apparecchio”,
infatti per Flusser, una volta letta sulla fotografia questa codifica, è possibile considerarla decifrata. Per far
ciò è tuttavia necessario un artificio, quello di distinguere, per ciascuna fotografia, l’intenzione del fotografo
da quella del programma interno all’apparecchio, ma si tratta di un artificio perché il fotografo è all’interno
dell’apparecchio, vi è connesso. Schematizzando, è possibile dire che l’intenzione del fotografo è: cifrare i
suoi concetti di mondo sotto forma di immagini, servendosi a questo scopo di un apparecchio fotografico;
mostrare agli altri le fotografie così ottenute affinché possano servire loro da modelli; far sì che questi
modelli durino il più possibile. In definitiva, l’intenzione del fotografo è quella di programmare (informare)
gli altri e di durare nel tempo grazie alle proprie foto. L’intenzione dell’apparecchio, il suo programma, è
così schematizzabile: mettere in immagine le possibilità che racchiude, servendosi a questo scopo di un
fotografo; diffondere le immagini così ottenute affinché la società sia in un rapporto di feedback con
l’apparecchio ossia un tipo di rapporto che gli consenta di migliorare progressivamente; produrre immagini
sempre migliori o – come direbbero Bolter e Grusin – sempre più “trasparenti”.

 

Il concetto di feedback merita qualche approfondimento, per Flusser tra immagine e destinatario deve
stabilirsi un ambito di corrispondenza (Feedback-Bogen) in forza del quale l’immagine può “nutrirsi” e
divenire sempre più “grassa”. Oltre ai canali attraverso i quali le immagini sono distribuite esistono dunque
“canali di corrispondenza” che vanno nella direzione opposta consentendo ai mittenti di ricevere le reazioni
dei destinatari. La funzione di tali feedback è di permettere alle immagini di migliorarsi diventando sempre
più conformi alle aspettative e ai desideri dei destinatari. In pratica il rapporto tra le immagini e gli esseri
umani può essere così sintetizzato: “le immagini diventano sempre più come i destinatari le vogliono avere,
affinché i destinatari divengano sempre più come le immagini li vogliono avere”. Si rivela dunque
un’“intenzione titanica”, quella di programmare la società nell’interesse degli apparecchi – il che significa
programmare la società per farle assumere comportamenti favorevoli al continuo perfezionamento degli
apparecchi.

 

In alcuni punti l’intenzione del fotografo e il programma dell’apparecchio convergono (collaborano), in altri
divergono (lottano l’uno contro l’altro), ne consegue che ogni fotografia è il risultato – allo stesso tempo –
della collaborazione e della lotta tra apparecchio e fotografo. Per Flusser quindi si può considerare decifrata
una fotografia quando si riesce a stabilire il rapporto che vi è tra collaborazione e lotta. La questione
dell’interpretazione delle immagini è complicata dalla circostanza che mentre chi sa scrivere sa anche
leggere, chi sa fare foto non deve necessariamente saperle anche interpretare. La macchina fotografica è
infatti un giocattolo strutturalmente complesso ma funzionalmente semplice che permette di dar vita a
fotografie eccellenti senza avere la minima comprensione dei processi che si mettono in moto schiacciando il
pulsante di scatto, anzi – per Flusser – è proprio l’automaticità dell’apparecchio ad attirare e avvincere colui
che scatta foto (Knipser), tanto che giunge a definire le complessità strutturali degli apparecchi, vere e
proprie “fumerie d’oppio postindustriali”.

 

A tal punto si impone un chiarimento relativamente a una distinzione che risulta essenziale nella
ricostruzione del pensiero di Flusser ma che, applicata al moderno panorama degli utilizzatori di oggetti
mediali digitali, potrebbe anche essere messa in discussione; mi riferisco alla distinzione tra il fotografo e
colui che scatta foto. Secondo il filosofo dei media il fotografo è colui che trova nell’oscurità della scatola il
motivo per fotografare, egli è dunque alla ricerca di possibilità inesplorate e, così facendo, dà vita a immagini
informative che realizzano nuove possibilità e portano nuove informazioni. All’opposto, colui che scatta foto
realizza immagini ridondanti (che non portano alcuna informazione nuova e sono dunque superflue), e per di



più è vittima di una sorta di coazione a ripetere all’infinito l’uguale. Conformemente a tale impostazione
Flusser distingue tre tipi di foto: foto realizzate in maniera completamente automatica (ad esempio, foto
realizzate da un satellite), foto amatoriali (ad esempio, la foto del cane del fotografo seduto davanti al Duomo
di Firenze) e foto professionali (ad esempio, una foto sperimentale). Il primo tipo veicola informazioni
programmate da esseri umani ed elaborate da un apparato. Il terzo tipo veicola informazioni che derivano
dall’intenzione del fotografo, un’intenzione che si oppone a quella che ha programmato l’apparato. Il
secondo tipo, che è quello più frequente, è anche il più interessante: gli amatori, infatti, schiacciano il
pulsante di scatto il più spesso possibile e in tal modo diventano, essi stessi, una sorta di otturatore
automatico.

 

Orbene, nel momento in cui viene riferita al contemporaneo, la netta distinzione che Flusser opera tra
fotografi dilettanti e professionali rischia di suonare come una riproposizione, l’ennesima, della “classica”
contrapposizione tra “amatori” e “professionisti”. Qui è opportuno sottolineare che si tratta di categorie che,
nella cornice della network society, hanno perso molto del proprio significato originario, oggi infatti
distinguere tra “professionisti” e “amatori” è diventato alquanto problematico. In particolare, se si accetta
l’impostazione che il remix è assurto a paradigma compositivo della contemporaneità diviene impossibile
ignorare che la pratica remixatoria si fonda proprio sull’annullamento di ogni distinzione tra
professionista/produttore e amatore/consumatore, entrambi infatti ibridano le fonti alle quali accedono.

 

Preferisco mettere tra parentesi (e rimandare al successivo approfondimento dedicato alla cultura del remix)
il senso della distinzione attuata da Flusser e la sua applicabilità al mutato scenario contemporaneo, ritengo
infatti che qui sia più utile stringere il fuoco su un aspetto centrale del ragionamento sviluppato dal filosofo
dei media: il trasformarsi degli esseri umani in funzionari al servizio dell’apparato fotografico. Al riguardo
Flusser scrive:

[…] la macchina fotografica esige che chi la possiede (colui che ne è posseduto) continui a
scattare foto, a produrre sempre più immagini ridondanti. Questa fotomania [Fotomanie]
dell’eterna ripetizione dell’uguale (o del molto simile) conduce infine a un punto in cui, senza la
macchina fotografica, colui che scatta foto si sente cieco: comincia la tossicodipendenza [
Drogengewöhnung setzt ein]. […] Egli non è ‘al di sopra’ dell’atto fotografico, ma è divorato
dall’avidità del suo apparecchio, è divenuto il prolungamento dell’autoscatto del suo
apparecchio. Il suo comportamento è il funzionamento automatico della macchina fotografica.

 

Da tale atteggiamento deriva un “flusso continuo di immagini generate inconsciamente”, nel senso
precedentemente chiarito di immagini realizzate in assenza di ogni consapevolezza circa i processi che si
attivano schiacciando il pulsante di scatto. Nel guardare le foto non proviamo a decifrarle perché crediamo di
sapere come sono fatte e cosa significhino, piuttosto vaghiamo con lo sguardo sulla superficie delle immagini
per stabilire tra i diversi elementi che la compongono “relazioni magiche”. Gli avvenimenti, con tutto il loro
portato di cause ed effetti, sono dunque sostituiti da nessi magici e, più in generale, la coscienza storica è
sostituita da una “coscienza magica”. Liberate dai concetti, le immagini si popolano di forze misteriose (il
bene, il male, l’imperialismo, il terrorismo ecc.) ed è proprio il desiderio di scongiurare le forze del destino
che circolano sulla superficie dell’immagine a spingere il destinatario della foto ad assumere comportamenti
magici e rituali, “la foto diventa così un modello per il comportamento del destinatario”. Bisogna tuttavia
fare attenzione – ammonisce Flusser – l’atteggiamento del funzionario (colui che agisce in funzione
dell’apparato nella società post-industriale è differente da quello tipico di altre epoche e culture: il
funzionario è infatti in malafede perché, pur essendo stato educato alla coscienza storica, preferisce



sopprimerla e credere nella “realtà” dell’immagine. Risulta dunque chiaro che la funzione della foto è quella
di sopprimere la coscienza storica per farci dimenticare la “stupida assurdità” (stupide Absurdität) del
funzionamento (l’assurdità di comportamenti rituali al servizio del feedback del quale necessitano gli
apparati) ed è proprio grazie a tale soppressione che diventa possibile il funzionare.

 

È importante insistere anche su un’altra distinzione che può essere colta solo se si comprende l’esatto
significato dell’affermazione flusseriana secondo la quale non soltanto il gesto ma anche l’intenzione del
fotografo sono funzioni dell’apparato. Come chiarito in precedenza, considerare l’intenzione del fotografo
separata dal programma dell’apparecchio è solo un artificio perché se è vero che l’apparato fa quello che
vuole il fotografo è anche vero che il fotografo può volere soltanto ciò che l’apparato può fare, si può dunque
affermare che il gesto del fotografo è in qualche modo all’interno del programma dell’apparato, ne deriva che
tutte le immagini prodotte sono previste nel programma dell’apparato e, in quanto tali, sono da considerare
“prevedibili” e non informative. Tuttavia questo fotografare completamente automatico è da distinguere –
questo è il passaggio da evidenziare – dal fotografare dell’uni-formatore, qui infatti un’intenzione umana
combatte (dall’interno del programma) contro l’automaticità dell’apparato ovvero “combatte a partire dalla
stessa funzione dell’apparato”.

 

Secondo Flusser le foto creano un “cerchio magico” che circonda gli esseri umani “sotto forma di universo
fotografico”. È quindi necessario rompere l’accerchiamento ma per far ciò dobbiamo chiederci quali sono le
caratteristiche dell’universo fotografico nel quale abitiamo. Da tale punto di vista è facile sostenere che la
struttura dell’universo fotografico è granulosa come quella di un mosaico di pietruzze, si tratta dunque di un
universo atomistico e calcolabile. La sua struttura quantica e granulosa dipende in massima parte dalla natura
puntiforme degli apparati e, nello specifico, della macchina fotografica. Gli apparecchi, a loro volta, possono
essere considerati simulazioni del pensiero (giocattoli che simulano il pensiero) che riescono laddove il
modello cartesiano fallisce. Per Cartesio il pensiero consta di elementi chiari e distinti (i concetti) che è
possibile ordinare su un abaco in modo che ogni concetto significhi un punto nel mondo esteso là fuori. Il
pensiero però non riesce a essere onnisciente e onnipotente perché ciò richiederebbe che a ogni punto del
mondo sia possibile associare un pensiero, tuttavia mentre nel mondo esteso tutti i punti sono legati tra loro
senza lacune, nel pensiero i concetti distinti sono interrotti da intervalli attraverso i quali sfuggono la maggior
parte dei punti e sappiamo che a nulla è valso il tentativo di Cartesio di appellarsi all’aiuto di Dio e alla
geometria analitica. Gli universi degli apparati sono invece onniscienti e onnipotenti infatti a ogni punto
dell’universo è associato un concetto ovvero un elemento del programma dell’apparato. Nell’universo
fotografico, ad esempio, il rapporto tra fotografie e programma è biunivoco, a ogni punto del programma
corrisponde infatti una fotografia e a ogni fotografia un punto del programma.

 

Per Flusser il prezzo che gli apparecchi devono pagare per la propria onniscienza e onnipotenza è
l’inversione dei vettori semantici in forza della quale i concetti non significano più il mondo là fuori (come
nel modello di Cartesio) ma è l’universo che significa il programma dentro gli apparati. In altre parole: è la
foto che significa il programma (gli elementi del programma), significa dunque concetti. A questo punto, se
trascuriamo per un attimo la lotta tra intenzione umana e funzione del programma, è possibile dire che il
programma è totalmente automatico, si tratta infatti di un gioco di combinazioni basato sul caso. Ne deriva
che l’universo fotografico è costituito dalla “realizzazione casuale di alcune possibilità inserite nel
programma degli apparecchi, realizzazione che corrisponde punto per punto a una situazione specifica nel
gioco delle combinazioni”.

 



Oltre a quello fotografico anche altri apparati, quali quelli politici, economici, pubblicitari, amministrativi
ecc., tendono a una sempre maggiore automazione nonché a una connessione cibernetica tra loro. Ne deriva
che ogni apparecchio è alimentato non solo dal proprio programma ma anche da quello di altri apparecchi ai
quali è collegato e, a sua volta, ogni apparecchio alimenta altri apparecchi. In considerazione di ciò Flusser
introduce il concetto di “super-black-box”, inteso come risultante di una serie di black box che si alimentano
a vicenda. Tale scenario non può chiaramente essere affrontato attraverso una critica di stampo tradizionale
ovvero attraverso la critica delle intenzioni (e degli interessi) umani che hanno voluto e creato gli apparecchi,
per Flusser è invece necessario compiere lo sforzo di immergersi all’interno delle scatole nere (black box) e
di sviluppare nuove categorie critiche adeguate al fenomeno degli apparati e della loro automaticità. Essendo
stati inventati per funzionare in maniera automatica essi tendono a “disinserire l’uomo da essi” ed è questo
uno dei motivi per i quali gli esseri umani non riescono a comprendere i programmi di apparecchi che loro
stessi hanno inizialmente creato. Inoltre va anche considerato che la velocità delle combinazioni degli
apparecchi supera di gran lunga la capacità umana di controllarli. Se si accettano tali premesse bisogna
concludere che, proprio perché funzionano in modo automatico, gli apparecchi non obbediscono alle
intenzioni umane e nessuno può veramente possederli; è dunque inutile la critica di stampo umanistico che si
ostina a vedere negli apparecchi esseri sovrumani e antropomorfi e, dietro di essi, residui di intenzioni umane
(ossia interessi e manipolatori occulti). Bisogna accettare che siamo di fronte ad apparecchi senza intenzione
(umana) che funzionano automaticamente al solo scopo di conservare e migliorare se stessi, solo così
riusciremo a focalizzare la nostra critica su ciò che dovrebbe costituirne l’oggetto: la testarda automaticità
degli apparati.

 

A ben vedere, la filosofia della fotografia di Flusser presenta un aspetto paradossale: da un lato rivela che nel
rapporto con gli apparati automatici che programmano l’umanità non vi è spazio per la libertà umana,
dall’altro mostra che, giocando contro l’apparecchio (come fanno gli uni-formatori che cercano di rivoltare
gli apparati automatici contro l’automazione), è comunque possibile aprire una breccia per la libertà, ad
esempio introducendo clandestinamente nel suo programma intenzioni umane non previste oppure
costringendolo a generare qualcosa di imprevisto, di improbabile e di informativo (è questo il ruolo dei
“fotografi sperimentali”). Bisogna infatti sottolineare che se è vero che ogni foto corrisponde a un lancio di
dadi nel gioco delle combinazioni, si tratta pur sempre di foto ridondanti (l’uguale che si ripete all’infinito, da
cui un flusso continuo nel quale una fotografia rimuove l’altra), ecco dunque che le foto informative di quei
fotografi che giocano intenzionalmente contro il programma dell’apparato hanno la possibilità di aprire
brecce nell’universo fotografico, possono quindi spezzare il cerchio magico dei modelli che programmano il
comportamento dei destinatari delle fotografie. Non bisogna mai dimenticare, peraltro, che gli apparecchi
arricchiscono i propri programmi assimilando automaticamente i tentativi di affrancamento posti in essere
dagli esseri umani; tale consapevolezza induce Flusser ad affermare che il compito di una filosofia della
fotografia, intesa anche come punto di partenza per una filosofia esistenziale calata nel contemporaneo, è
proprio quello di mettere a nudo il conflitto tra esseri umani e apparecchio (fotografico) e di riflettere sulle
sue possibili soluzioni.

 

Partendo dal presupposto che (come si è visto in precedenza) non è possibile tornare alle “buone vecchie”
immagini tradizionali, Flusser individua tre strategie principali per spezzare il cerchio magico dell’universo
fotografico: innanzitutto la “società dell’informazione telematica” (die telematische Informationsgesellschaft)
che è quel tipo di organizzazione sociale nella quale i fasci delle reti che collegano le immagini ai destinatari
sono reversibili ovvero consentono ai destinatari di trasformarsi, a loro volta, in emittenti, prendendo parte
attivamente a una produzione di immagini fondata sul dialogo; un’altra strategia possibile è quella di dar vita
a “immagini transapparatiche” (transapparatische Bilder) ovvero immagini realizzate senza apparati allo
scopo di trascenderli e di evidenziarne i limiti; la terza strategia è quella della produzione di “immagini
quiete” (still bilder) che subdolamente devono “superare in astuzia” (überlisten) gli apparati. Per
comprendere tale strategia è necessario ripercorrere brevemente l’excursus che Flusser compie muovendo dal



termine latino “ars” (del quale il filosofo dei media evidenzia ulteriori significati oltre a quello più
tradizionale di “arte”, esso è infatti traducibile anche come “agilità” e “maneggevolezza”), passando per il
suo equivalente greco “téchne”, rapportabile a “mechané” che meglio restituisce il senso della
maneggevolezza nell’elaborare, per giungere infine a “polyméchanos”, l’aggettivo utilizzato per connotare
Ulisse come un inventore “ricco di astuzie”. Per Flusser gli apparati sono astuti, meccanici e tecnici, dunque
sono “artificiali” (künstlich), e proprio perché tali possono essere a loro volta beffati dall’astuzia di
un’“acrobatica abilità artistica” (akrobatischer Artistik), di un’“arte capace di fare le capriole” (purzelbaum-
schlagender Kunst) che mi sembra presentare alcuni elementi in comune con l’arte di inventarsi il quotidiano
descritta da de Certeau, un’arte dunque che attraverso astuzie e tattiche “turba il gioco” della tecnologia
agendo sotto la sua superficie.

 

Flusser ha in mente la possibilità di sorprendere con astuzia il programma di un apparato, ad esempio di una
macchina fotografica (dunque di un apparato ormai completamente automatizzato), e di costringerlo a fare
qualcosa per cui non era stato costruito. Si creano in questo modo delle isole nell’oceano di immagini e
dunque non solo la concreta possibilità di un rifugio ma anche un’astratta possibilità di riprendere le redini
dalle quali gli apparati sono ormai affrancati.

 

Le attitudini artistiche acrobatiche sono individuate da Flusser in chi produce (consapevolmente o
inconsapevolmente) “immagini quiete”: “Gli acrobati che producono queste immagini nel bel mezzo del
diluvio delle immagini, non volendo avere nulla a che spartire con esso, meritano il nome di ‘artisti’ in senso
proprio, ovvero di ‘astuti manipolatori e ribaltatori’ degli apparati che vomitano lo spaventoso profluvio di
immagini”.

 

 

Tratto da: Vito Campanelli, L’utopia di una società dialogica. Vilém Flusser e la teoria delle immagini
tecniche, luca sossella edizioni 2015.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



