
 

Gianni Cascone. Tre romanzi in prima persona
plurale 
Romano Màdera
4 Settembre 2015

Ci sono tre romanzi scritti da trentasette autori più uno, Gianni Cascone, ideatore dei tre laboratori di scrittura
che, dopo anni di lavoro, hanno prodotto tre gruppi autoriali: gli Immagici e il loro La mano di corallo (Il
Funaro 2012),  gli IndiMondi con Trailer. 7 giorni di cinema a San Lazzaro (Giraldi 2014), i Banchéro,
Quello che non sei (Giraldi 2015). A lettura finita viene il dubbio, è venuto anche a me che conosco Gianni
Cascone da più di venti anni, che il trucco deve esserci: sì la scrittura collettiva, però poi ci vuole la manina
de Dios, come quella famosa di Maradona contro gli inglesi, altrimenti il gruppo da solo potrebbe produrre al
massimo un colorato e simpatico patchwork, non un’opera compiuta, stilisticamente mossa ma sempre ben
sorvegliata in tutte le tonalità.

 

Gianni Cascone

 

Ma oltre a chiederlo a Gianni, che ha giurato di essere stato al massimo un direttore d’orchestra, non certo
l’autore degli autori, sono stato testimone, una sera a Philo, a Milano, di una sconcertante presentazione dei
tre libri: erano arrivati da Pistoia, da San Lazzaro di Savena, da Taggia – i luoghi dei laboratori – una trentina
di autori e alcuni di loro hanno letto, meglio, hanno recitato parti dei loro personaggi. Di nuovo, Cascone,
uomo di teatro oltre al resto, ha fatto il regista, discretamente, come è nelle sue corde, ma la presenza scenica
degli autori ha riempito lo spazio con l’arte del coro, con un noi polifonicamente ben temperato. Persone
capaci di scrivere insieme, di presentare insieme, scrittori che vengono da condizioni sociali, culturali e
psicologiche diversissime. E questa è una prima, fondamentale caratteristica.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gianni-cascone-tre-romanzi-in-prima-persona-plurale
https://test.doppiozero.com/gianni-cascone-tre-romanzi-in-prima-persona-plurale
https://test.doppiozero.com/romano-madera
http://www.ilfunaro.org/?p=2881&lang=en
http://www.giraldieditore.it/index.php?option=com_abook&view=book&id=893:indimondi-trailer&catid=33:scritturacollettiva&Itemid=208
http://www.giraldieditore.it/index.php?option=com_content&view=article&id=25:quello-che-non-sei&catid=8&Itemid=101


La ricerca di Cascone nel campo della scrittura con altri – a parte dunque la sua produzione personale – si è
mossa sempre, dal 1991, anno di fondazione di Grafio a Prato, in una direzione lontana dalle scuole di
scrittura creativa. Ha cercato, ed è riuscito a trovare, una via che facesse della scrittura un’esperienza di
profondità, per il singolo e per il gruppo, insomma una pratica trasformativa. Nella scrittura collettiva credo
sia riuscito a far muovere l’interesse anche sanamente narcisista della pagina firmata, verso il più importante
degli scopi spirituali di qualsiasi pratica –  artistica, religiosa, filosofica, politica o psicologica che sia:
l’andare un passo al di là di se stessi come centro di significato. In concreto questo ha voluto dire superare la
superstizione dell’autore. Una superstizione che è imparentata stretta con la superstizione dell’io come centro
della propria vita. Già il giovane Marx, ne L’ideologia tedesca (1846!) si prendeva gioco di questa fissazione
storica della modernità con l’idea dell’autore singolo. Vedeva l’intelligente follia di Stirner a proposito dell’
Unico come sintomo della generale epidemia di autoriferimento dell’individuo borghese che deve pensarsi
autonomo dalle condizioni storiche, sociali e culturali che lo costituiscono. Ci sarebbe voluto qualche
decennio perché altri geni, soprattutto artisti, cominciassero a demolire la figura dell’eroe, del personaggio e
poi dell’autore. Perché l’autore stesso è una moltitudine inquieta, lo specchio rigato del volto irriconoscibile
della comunità inesistente e della folla anonima.

 

Abbiamo cominciato a impararlo da Rimbaud quando scriveva a Georges Izambard Je est un autre (vera
frase leit motiv di Quello che non sei, il romanzo collettivo di Banchéro), per poi passare a centinaia di altri,
da Joyce a Breton, a Pirandello, a Pessoa … Forse bisogna, però, aggiungere qualcosa a questa
consapevolezza che finisce per diventare una nuova tiritera quasi obbligatoria: chi è l’autore se l’autore non è
l’io? Basterà dire che è l’inconscio o che l’autore è multiplo e in sé diviso? Si può rimanere solo alla pars
destruens o forse, anche in omaggio alla distruzione che è stata necessaria, si deve cercare di procedere, di
discernere i tempi per trovare espressioni adeguate all’eterno nesso fra l’irripetibile della circostanza e la
dimensione universale e duratura dell’umano nel suo fondo?

 

Ancora di recente, nel numero del 19 giugno “Le Monde Livres” dedica una pagina intera a tre romanzi
(Mathieu Brousseau, Data Transport, Les Éditions de l’Ogre 2015; Rochelle Fack, Today, POL 2015;
Bernard Noël, Monologue du nous, POL 2015) riunendoli sotto il comune denominatore della scomparsa
dell’uomo dell’illuminismo, supposto soggetto libero e autonomo. Questi tre romanzi mostrerebbero che
ormai il soggetto illuminista minaccia di dissolversi a ogni istante, a ogni frase. Senza entrare nel merito dei
tre romanzi, dei quali peraltro ho letto solo la pagina di recensioni, viene un po’ da sorridere. A “Le Monde”
si sono risparmiati gli ultimi centocinquant'anni? Siccome una tale ingenuità non è pensabile, allora
dobbiamo ipotizzare che non sia un caso parlare ancora della crisi dell’uomo illuminista: questa svolta ha
segnato lo spirito del tempo ed è ancora con noi. Dice il nostro comune disorientamento, lo spaesamento dei
paesi una volta egemoni, degli europei e ormai anche dei nordamericani, del cosiddetto “Occidente”. Non
abbiamo più centro, né sappiamo dove siamo e quando, poiché il tempo si confonde se una struttura o una
prospettiva non gli danno forma.

 

Credo che il romanzo collettivo sia una possibile risposta a questo disagio. Il tentativo di passare dall’io, o,
ancor meglio, dall’egli nascosto dell’autorialità autarchica, al noi, un noi corale che non si costituisce però
contro un loro e cerca di evitare la schismogenesi complementare e simmetrica che la storia europea ha
imparato in secoli di storia.  Ci sono anche altre vie, naturalmente, che depongono l’autore senza tagliargli la
testa, ma rieducandolo dentro i limiti dell’io autobiografico, consapevolmente critico dei pericoli narcisistici
di una svolta del genere. Un autobiografismo critico significa che l’autore diventa acutamente consapevole
dei suoi condizionamenti, della sua parzialità, del suo essere costituito da altro: un io che si mette
coscienziosamente al servizio di Vite che non sono la mia (di Emmanuel Carrère, Einaudi 2011), o che,
addirittura, affronta a partire da questa “riduzione autobiografica” uno dei grandi miti fondanti della storia

http://www.editionsdelogre.fr/books/view/Mathieu-Brosseau-Data-Transport
http://www.pol-editeur.com/index.php?spec=livre&ISBN=978-2-8180-3586-3
http://www.pol-editeur.com/index.php?spec=livre&ISBN=978-2-8180-3653-2
http://www.einaudi.it/libri/libro/emmanuel-carr-re/vite-che-non-sono-la-mia/978880620357


occidentale, come, sempre Carrère, fa ne Il Regno (Adelphi 2015) dedicato al cristianesimo. Ma potrei,
saltando lingua, nazione e carattere, avvicinare a questo esempio un altro nome come quello di Amos Oz. E
ho l’impressione che si potrebbe continuare a lungo la pista di questa intuizione, se ci fosse la competenza –
che non ho – e lo spazio per farlo.

 

Nei romanzi collettivi coordinati da Cascone, questa operazione di umiltà e di realtà da parte dell’io autoriale
è intanto quella della funzione di riferimento per il gruppo – è dunque un’operazione chiaramente politica – e
si materializza nello scambio interno alle decine di persone-autori coinvolte, nell’arte psicagogica della
mescola dei temperamenti, dei saperi, dei colori, dei toni, delle legature degli stili personali. Non manca certo
l’architettura, al contrario, proprio questa è la cornice di riferimento, tanto autorevole quanto gradevolmente
ironica: l’architetto convocato per Trailer è il Boccaccio del Decamerone, quanto a dire che sempre l’origine
deve benedire la sperimentazione. Si potrebbe anche avvicinare l’impresa alla proliferazione dei personaggi
come in tanti romanzi russi dell’Ottocento, e via e via con i riferimenti letterari possibili.

 

In mezzo a questa profusione di autori e personaggi sembra che una guida possibile di Trailer stia in una
frase che Ildo pensa tra sé e sé quando decide di seguire Rino, uno sbandato napoletano nero, finito nella
trappola finto-anestetica dell’alcol, pure lui tra i convenuti nella Villa per girare un video-trailer che partecipi
al concorso per un film storico sulla Città (San Lazzaro di Savena). Ecco la frase: “Adesso addirittura vado a
scoprire i segreti della Villa con questo che non c’entra niente con nessuno ma è la somma di tutti”. I tutti
sono evidentemente accumunati nella perdita, ma nutrono una qualche, derisoria finché si vuole, speranza.
Rino tornerà a vivere, ma il racconto si chiude sull’agonia di un cavaliere fiammingo del 1530 i documenti
sulla morte del quale vengono casualmente ritrovati nella biblioteca della Villa, finito a morire tra i lebbrosi
dopo una sconcertante traversia fatta di misunderstanding linguistici. Muore alla fine anche questo passato,
che nel libro compare segnato dalla rievocazione dell’invasione dello Stato Pontificio da parte delle armate
napoleoniche nel 1796 e dall’innalzamento dell’Albero della Libertà in Piazza Maggiore? Come dire, l’alba
della modernità giunge al tramonto insieme alla riesumazione-ricordo di un antico capro espiatorio,
sacrificato a una catena di proiezioni negative? Un passaggio al di là del moderno e una satira del modello
del capro espiatorio, che ha funzionato così bene e continua la sua orribile ma prodigiosa carriera fin dentro i
nostri giorni? I riferimenti a Erich Neumann e a René Girard sarebbero in questo caso obbligatori. Credo che
una lettura del genere potrebbe starci, accostando Rino e il cavaliere Van den Genyst. In ogni caso, una bella,
ben architettata storia ricca di suggestioni per il pensiero.

 

Solo questa sarebbe comunque una bastante ragione per scrivere un libro? Se prendiamo in mano La mano di
corallo, un intreccio di storie che nasce da una storia perduta, da un frammento – la mano di corallo che ha
perduto il corpo-statua al quale apparteneva – potremmo supporre anche un’altra motivazione. Scoprire il
corpo-statua perduto è assimilabile a un’avventura archeologica affine a quella esistenziale dell’eccentrico
trio di amici protagonisti del romanzo: anche loro, e in loro gli autori, sembrano presi da quella catena
incantata che dalla lettura di un libro vede inanellarsi, a volte, un cambiamento di prospettiva della vita
stessa. Solo che in questo caso la funzione narrativa trasformatrice diventa la scrittura. Come se dalla
scrittura si sprigionasse, a cascata, un imprevedibile che possiede la magia di una riconnessione: John,
incantato dalla moglie Carla mentre è con lei sulla torre di Pisa “scorge da lontano un individuo che si
avvicina alla torre: una piuma rossa scarlatta che sporge da un cappello scuro, lunghissima (…) Alza le mani
(…) inizia ad animarle urlando: (…) Dario, aspettami che vengo!”. Così, ironicamente, la scena d’amore si
interrompe per uno strampalato incontro che, tuttavia, porta con sé il frammento di un’amicizia perduta. Di
qui muove il desiderio di una ricomposizione: buona metafora, trovo, della nostra comune frammentazione di
soggetti in cerca di una storia che, almeno, sia degna d’essere riraccontata.

http://www.adelphi.it/libro/9788845929540


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

