
 

Sergio Benvenuto. Il fondo opaco del reale 
Leeanne Minter
3 Settembre 2015

Nel presentare l’ultimo lavoro di Sergio Benvenuto La psicoanalisi e il reale. “La negazione” di Freud
(Orthotes 2015) vogliamo qui proporre una lettura che partendo dalle considerazioni finali avanzate
dall’autore risalga il testo in un movimento a contropelo tramite cui l’argomentazione esplicatava trovi una
propria “negazione”, in termini freudiani, ed elevazione, nel senso dell’Aufhebung, all’interno di quella che
riteniamo sia la proposta sottaciuta e al contempo svelata in filigrana di un’etica della pratica analitica. Etica
che si fonda sulla volontà e capacità della psicoanalisi fin dalle sue origini di occuparsi in termini filosofici e
genealogici dell’archè, ossia di quell’elemento trascendentale, identificato da Freud con Eros, che fonda
l’essere del soggetto ponendosi come causa e fine del suo agire a tutti i livelli. Senza fare i conti con Lust,
che Benvenuto propone di tradurre con desiderio-godimento, non è possibile alcuna etica, come ricorda
anche Lacan nel suo Seminario settimo, se non quella mercantile che corrisponda ad un soggetto
completamente inserito in un immaginario tipico di una filosofia utilitarista il cui assunto di base, in ciò
identico al discorso del capitalista, è che ciascun individuo usando le proprie credenze miri a soddisfare
edonisticamente i propri desideri giungendo così alla felicità.

 

Per Freud così come per Lacan che porta alle estreme conseguenze gli assunti avanzati dal padre della
psicoanalisi, le cose sono evidentemente più complesse in quanto il desiderio stesso è un’entità complessa, o
per usare le parole di Benvenuto, originariamente contraddittoria. Sarebbe questa l’acquisizione
fondamentale a cui si perviene tramite la lettura del brevissimo, ma denso saggio freudiano del 1925 “La
negazione” (Die Verneinung): Lust in quanto desiderio-godimento è al contempo se stesso e il suo contrario
Unlust. Per affermare questo, scrive Benvenuto, lo stesso Freud si affida, in questo testo così come in altri, a
un linguaggio che rischia costantemente, soprattutto secondo l’ottica di un lettore superficiale o di un suo
dichiarato detrattore, di cadere in contraddizione. Dalla prospettiva di un approccio positivista si può dunque
vedere in questo una debolezza del pensiero freudiano oppure come fa Benvenuto, sulla scia di Lacan,
ritenere che questo uso del linguaggio sia il solo in grado di porsi all’altezza dell’oggetto che designa,
attraverso una corrispondenza che non è meramente di ordine significante, bensì si potrebbe dire di carattere
ontologico. La parola di Freud, afferma Lacan, è una parola piena nel senso che svela qualcosa di
fondamentale della soggettività, ragion per cui possiamo affermare non può che ripetere svelandola quella
contraddizione strutturale su cui si fonda la stessa soggettività. È questo, a nostro avviso, il gesto etico
fondamentale di Freud che tenta di fondare una genealogia del soggetto a partire dal desiderio-godimento (
Lust). Gesto etico e politico che ripete Benvenuto nel momento in cui facendo un lavoro certosino di scavo
etimologico sui termini utilizzati da Freud s’impegna, attraverso un approccio che egli stesso definisce “pietà
decostruttiva”, a dilatarne il testo sino al punto di mostrarne tutte le implicazioni in tutti i loro aspetti,
compresi come dicevamo quelli apparentemente contraddittori.

 

L’esito a cui perviene Benvenuto tramite questo sguardo patetico, nel senso della pietas, e decostruttivo è
quello, a nostro avviso particolarmente interessante, che troviamo nell’ultimo capitolo del libro, di quella che
abbiamo definito un’etica della pratica analitica basata su una psicosi della vita quotidiana. Il riferimento

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sergio-benvenuto-il-fondo-opaco-del-reale
https://test.doppiozero.com/leeanne-minter
http://www.orthotes.com/store/index.php/studia-humaniora/sergio-benvenuto-detail.html


esplicito è alla Psicopatologia della vita quotidiana di Freud con l’innesto altrettanto evidente del contributo
lacaniano sul tema della negazione freudiana. Ai due tipi di negazione individuati da Freud, ne La negazione
e nel testo sul feticismo, la rimozione (Verdrängung) e la sconfessione (Verleugnung), ricorda Benvenuto,
Lacan aggiunge infatti l’esclusione o forclusione (Verwerfung) che renderebbe conto della struttura della
soggettività psicotica. In altri termini, per il Lacan della Risposta al commento di Jean Hyppolite sulla
Verneinung di Freud ciò a cui ne “La negazione” Freud ci consente di pensare è un’intersezione tra
simbolico e reale senza passare dalla mediazione immaginaria.

 

È quanto accade nei vissuti caratteristici della psicosi quali l’allucinazione, il déjà vu e il sentimento di
irrealtà rivelativi di come la soggettività in quanto tale si strutturi a partire da un disconoscimento, che nel
caso della psicosi diviene vera e propria esclusione, del reale, di quell’Io desiderio-godimento (Lust-Ich) di
cui parla Freud, il quale non manca di approfittare delle defaillance del logos, dell’ordine simbolico, per fare
ritorno. Nelle allucinazioni «il reale entra nella nostra esperienza come eventi senza essere» (p.116) ossia
privi di una rappresentazione simbolica là dove l’essere è pensato heideggerianamente come ciò che
conferisce realtà all’ente. Se la realtà, il mondo è per Lacan la casa (Heim) in cui tramite l’ordine simbolico
ci ritroviamo, l’allucinazione è dell’ordine dell’Unheimliche, dello spaesamento, del non familiare. La sua
apparizione, che Lacan figura “come una interpunzione senza testo” (p. 117), comporta la cessazione della
parola, il suo venir meno. L’elemento allucinatorio è dell’ordine di un significante privo di qualunque
significazione. In altri termini, ed è qui afferma Benvenuto che Lacan arriva a sorprenderci rovesciando in
parte i termini freudiani, ciò con cui veniamo in contatto nell’interruzione del linguaggio è la struttura
simbolica originaria, ossia quell’insieme di rappresentazioni sovraindividuali di ordine affettivo tramite cui
originariamente il soggetto ha strutturato a un livello primario, attraverso un primo assaggio direbbe Freud, la
realtà.

 

La negazione di questo livello viene definita da Lacan disconoscimento (méconnaissance) ed è rappresentata
da quella che Freud definisce strutturazione discorsiva o intellettuale della realtà. Ora, se per Freud la
soggettività si struttura inauguralmente su quella che Benvenuto denomina un’archi-corismia, ossia una
separazione originaria fondata su un giudizio d’attribuzione regolato dal principio di piacere per cui ciò che è
male è ciò che non viene riconosciuto dall’Io e dunque ciò che viene negato, espulso, ossia il reale; per Lacan
al contrario il male e la morte non vengono associati al reale che anzi è quanto di più vitale caratterizzi il
soggetto, bensì al simbolico. Quest’ultimo considerato come strutturazione discorsiva o intellettuale della
realtà è per Lacan l’elemento trascendentale tramite cui il soggetto conferisce l’indice di realtà agli oggetti
percepiti. In altri termini se crediamo a ciò che vediamo è perché né abbiamo già una rappresentazione. Ora
l’allucinazione, l’esperienza del déjà-vu o del déjà-vécu, così come quello di irrealtà, sono fenomeni psichici
che pur essendo caratteristici della soggettività psicotica in realtà rivelano qualcosa di comune del
funzionamento della mente cosiddetta normale, ossia il fatto che «da qualche parte ciascuno di noi ha dei
punti ciechi che non gli permettono di simbolizzare il mondo» (p. 120).

 

Se dunque freudianamente la psicoanalisi viene comunemente percepita come una logoterapia nella
convinzione che la cura passi per una purificazione del reale tramite l’elevazione della parola, l’etica della
prassi analitica che viene proposta da Benvenuto, tramite una lettura di Lacan per noi molto condivisibile,
passa inevitabilmente da una psicosi della vita quotidiana, ossia da quei punti ciechi che rappresentano il
punto di contatto degli individui con la vita, con la propria verità, ossia con Lust. Tant’è, ricorda Benvenuto,
che se il primo Lacan degli anni Cinquanta aveva insistito sulla funzione della parola e del linguaggio, quello
degli anni Sessanta in poi diviene sempre più real-ista nel senso che punta sempre più a mettere in luce ciò
che proprio la parola e il linguaggio mancano. Cosa che si riflette anche sull’introduzione della tecnica delle
sedute brevi attraverso le quali ciò che viene impedito è qualsiasi forma di compiacimento linguistico



logorroico. La parola a cui l’ultimo Lacan tende è una parola ridotta all’osso, una parola che nel suo proporsi
partecipi in qualche modo a ciò che dice. Una parola del limite, nel senso che sappia includere quel limite a
partire da cui un certo punto della realtà è stato escluso. Il sentimento di déjà-vu di cui lo psicotico non
smette di fare esperienza, ma che ciascuno di noi ha potuto esperire almeno una volta nella vita, è uno dei
fenomeni attraverso cui ci rapportiamo a questo limite generato da quell’archi-corismia che struttura la nostra
esperienza del mondo. Il fatto di vivere un’esperienza attuale come un’esperienza già vissuta è per Lacan un
modo di simbolizzare una realtà che priva di questa ripetizione/sdoppiamento apparirebbe irreale: «è
ripetendo che l’essere umano passa dal mero evento al simbolo: ripetendo l’evento, raddoppiandolo, lo
trasforma in significante» (p. 122).

 

In questo raddoppiamento dell’esperienza in cui abbiamo l’illusione di rivivere qualcosa di già vissuto di
fatto per un istante siamo messi in contatto con un mai vissuto, un’esclusione primordiale. Come se per un
attimo il meccanismo della rappresentazione cortocircuitandosi ci mettesse di fronte all’evidenza
insopportabile e comunemente disconosciuta, da una parte, di un nostro essere affetti da ciò che, come
ricorda la parola Vorstellung, ci sta davanti, dall’altra del fatto che il simbolico in quanto tale non ha
esistenza, è pura virtualità. Emblematica per Lacan dell’inesistenza simbolica è l’esperienza del sentimento
di irrealtà, la stessa che prova Freud davanti all’Acropoli di Atene nel 1904, nel momento in cui egli non
crede ai propri occhi improvvisamente viene meno quell’alleanza tra percezione e rappresentazione, «il testo
si interrompe lasciando così a nudo il supporto della reminescenza» (Scritti, p. 383). L’Acropoli in questo
caso diviene una sorta di simbolo nudo sganciato da quello che veicola e supporta, un simbolo non più
virtuale bensì esistente e perciò perturbante, come se, scrive Benvenuto, un numero bussasse alla nostra porta
dicendoci “Buongiorno sono Sette”.  L’immagine del simbolico lacaniano che ci propone Benvenuto è quella
di un dispositivo – o meglio sarebbe definirlo secondo l’autore ‘testo’ – paradossale tramite cui da una parte
gli enti assumono esistenza, dall’altra la realtà subisce un’amputazione, una mortificazione: la Bejahung,
affermazione simbolica primitiva, freudiana si rivela essa stessa una Verneinung originaria, ossia affermare è
un altro modo di negare. Se dunque vediamo e riconosciamo la realtà attraverso i simboli, vedere i simboli
nella realtà significa fare un’esperienza tipica della mente schizofrenica. Lo schizofrenico non smette di
vedere ciò che solitamente non smettiamo di non vedere, ossia il nostro negare il mondo: per lui il mondo è
negativo e il simbolico non può negare questo negativo e quindi quest’ultimo arriva a confondersi con la
realtà, con il mondo. Tutto diventa segno, anche se segno svuotato, privo di valore metaforico.

 

Sono questo tipo di fenomeni di ordine psicotico a restituirci l’evidenza che il nostro sguardo sul mondo è
uno sguardo di tipo anamorfico, il cui principio deformatore è Lust nella sua doppia accezione di desiderio e
godimento, ossia freudianamente di Eros e Thanatos. Questo a discapito di qualsiasi forma di approccio
realistico alla realtà così come da qualche anno viene promosso da pensatori neorealisti. Il soggetto che
propone Freud secondo Benvenuto è un soggetto originariamente etico nel senso che originariamente
attraverso il Lustprinzip crea una scissione tra interno ed esterno, io e mondo. Malgrado ciò elementi esterni
ed elementi interni non si distinguono nettamente poiché l’Io (Real-Ich) stesso «in quanto costituito dalle
rappresentazioni di ciò che è stato accettato, è sempre in qualche modo rappresentazione di cose esterne (…)
l’Io freudiano è una deriva del mondo» (p.30). La soggettività è dunque un modo per interiorizzare il mondo
e per farlo essa si serve di zone intermedie o transizionali direbbe Winnicott tra Io e non-Io. La psicoanalisi
allora, ci viene da pensare, è etica non tanto quando punta a interiorizzare ciò che il discorso dell’analizzante
situa all’esterno o a mostrare come ciò che egli vive come proprio in realtà è un’interiorizzazione del
discorso dell’Altro.

 

Certamente l’analisi fa anche questo, ossia rileva quelle opposizioni dualiste tramite cui, scrive Benvenuto, si
fenomenalizza la verità essenziale del vivente come Lust. Ma se etica c’è, essa crediamo stia nel sostare e nel



sostenersi in quegli elementi che mettono in scacco ogni tipo di dialettica tra esterno e interno. Fermarsi in
questo punto contraddittorio dove il meccanismo della rappresentazione subisce un cedimento ci consente di
rovesciare la convinzione comune secondo cui il soggetto tra le altre cose desidera e gode, mostrandoci
invece, afferma Benvenuto, come siano il desiderio e il godimento che talvolta si soggettivano. La
psicoanalisi dunque non può essere una scienza. La verità su cui il soggetto si fonda, ossia Lust, come
abbiamo visto non è una verità positiva, misurabile. È piuttosto come mostra Lacan un fondo opaco, senza
senso, una continua interruzione del dispositivo significante. In queste interruzioni nulla sembra consegnarsi
mentre il soggetto sembra consegnato, afferma Benvenuto rifacendosi ai termini della teoria
dell’informazione, a quel rumore di fondo che è parte del suo mondo, ma che non facendosi segnale rimane
costantemente non percepito, inesistente. La conclusione allora a cui ci permette di pervenire il libro di
Benvenuto è quella di un soggetto della psicoanalisi che è prima di tutto un soggetto con-fuso, precipitato
nell’impossibilità di decider-si e di negar-si, un soggetto radicalmente etico.

 

 

Il libro: Sergio Beneveuto, La psicoanalisi e il reale. "La Negazione" di Freud, Orthotes, Salerno-Napoli
2015, pp. 166, € 17,00

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





