
 

Nessuno me lo aveva detto. Un vuoto 
Joseph Underwood
11 Settembre 2015

English Version

 

 

Voltandosi a considerare il XX secolo sembra che la storia predominante riguardo al continente africano sia
una storia immaginata. Dagli esploratori ai missionari, dai colonizzatori ai giornalisti, la documentazione
sull’Africa (e per documentazione intendo il modo in cui il pensiero occidentale è solito registrare la storia:
libri, diari, giornali, archivi ecc.) è stata scritta, fotografata e interpretata da osservatori esterni. Bofa da Cara
(Pere Ortín & Nástio Mosquito) ha mostrato, questo storico monopolio nel definire il “Continente nero” nel
montaggio video My African Mind (“La mia mente Africana”, 2010).

 

Bofa Da Cara, My African Mind, 2010, still da video, 6’11’’. Courtesy Bofa Da Cara

 

Ma noi oggi siamo illuminati, non è vero? Noi – a chiunque pensiamo quando dico “noi” – siamo educati alla
sensibilità culturale e all’inclusività. Noi siamo il mondo post-Magiciens de la Terre! In realtà, però, ci sono
altri livelli di complessità da considerare per valutare il percorso degli artisti africani.

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/nessuno-me-lo-aveva-detto-un-vuoto
https://test.doppiozero.com/joseph-underwood
https://test.doppiozero.com/materiali/why-africa/no-one-told-me-gap
https://vimeo.com/channels/bodadacara/87382847


 

Per quanto gli ambienti artistici abbiano fatto grandi passi in avanti nel rappresentare ed esporre artisti di
origine africana – da un crescente numero di mostre personali (Ibrahim El-Salahi alla Tate Modern, El Hadji
Sy al Weltkulturen Museum, Zanele Muholi al Brooklyn Museum), alla prolifica presenza africana alle
biennali di tutto il mondo (compresa la cruciale partecipazione a All the World’s Futures di Okwui Enwezor
per la Biennale di Venezia 2015) – esiste un gruppo di persone per le quali l’Africa è ancora un luogo
immaginario.

 

Zanele Muholi, Isibonelo/Evidence, installazione, Brooklyn Museum, 2015. Ph. Joseph Underwood

 

Parlando da americano, vedo che esiste una maggioranza incolta, insensibile non soltanto alle discussioni
sollevate dagli artisti/attivisti contemporanei, ma anche ai temi che riguardano il Sud del mondo in generale.
Per chiunque non chieda, non indaghi, l’Africa rappresenta la testimonianza persistente della povertà, della
malattia e della violenza. Nonostante i progressi tecnologici e i terabyte di informazione disponibili, gli utenti
medi di Instagram o di Twitter di oggi non sanno, dell’Africa contemporanea, molto più di quanto ne sapesse
un cittadino del XIX secolo. La loro percezione si basa sulle storie strazianti delle ONG che esistono per
“sensibilizzare”, o sui paesani del musical Book of Mormon, o su un qualsiasi video virale che li metta in
guardia nei confronti di Joseph Kony. Sebbene alcuni artisti trattino questi temi – come la serie di Sam
Hopkins sui loghi di ONG reali e fittizie operanti in Kenia – le nostre biennali, gli articoli e le conferenze
raramente incontrano il pubblico generico e, di conseguenza, non aiutano a riallineare questa dispercezione.

 

 



Sam Hopkins, Logos of Non-Profit Organisations Working in Kenya (Some of Which Are Imaginary), 2010- in progress. Ph. Sam Hopkins

 

Nel sistema scolastico degli Stati Uniti, l’Africa è un buco nero. Dalla politica all’arte, passando per tutto
quello che c’è nel mezzo, gli studenti interagiscono con il corpus degli antenati occidentali, imparando di
monarchi francesi, riformatori olandesi, patrioti americani. Leggono testi sulla Seconda guerra mondiale,
studiano l’astronomia greca, leggono la letteratura inglese. L’unica introduzione all’Africa avviene attraverso
notizie sugli animali esotici o sommarie lezioni di geografia che comprendono le foto di alcune capanne di
fango che stanno lì a rappresentare un intero continente. Che cosa colma questo vuoto? Sebbene nel
continente africano esistano più di un miliardo di individui, il pensiero medio occidentale riesce a figurarsene
solo alcuni tipi – per queste immagini rimando di nuovo agli africani caricaturali del video di Mosquito – il
signore della guerra, la donna di campagna, il bambino denutrito, il vecchio guerriero, l’indigeno nudo.

 

 

Questa storia è anche la mia. Meditando sulla domanda “Perché l’Africa?” mi trovo innanzitutto a
confrontarmi con la domanda “Perché io?”. Discendente per metà dal Kentuky e per l’altra metà dalla Cina,
ho ricevuto un’istruzione tipicamente Americana. Ho frequentato un’eccellente Università di materie
umanistiche, dove ho studiato la storia dell’arte e il francese… e la mia esposizione all’Africa è avvenuta
soprattutto attraverso la visione di Animal Planet. Negli Stati Uniti non esiste incontro con la storia o la
cultura africane che non sia intenzionale. E se gli educatori, a ogni livello, non propongono attivamente le
produzioni che provengono dal Sud del mondo, il paradigma non cambierà.

 



Toguo/Cissé, installazione alla Galerie Le Manège, Biennale Dak'Art, Senegal, 2010. Ph. Joseph Underwood

 

La mia prima visita a Dakar ha messo a dura prova la disinformazione che avevo assorbito nel corso di una
vita. A qualsiasi osservatore dotato di senso critico appare evidente che il Senegal non rappresenta l’intera
Africa, che Dakar non rappresenta il Senegal, e che nessuno dei suoi arrondissement rappresenta tutti gli
altri. L’omogeneizzazione si frammenta rapidamente in idiosincrasie e specificità. Non esiste un singolo tipo
nazionale o regionale di persona, proprio come non esiste uno stile artistico unico e lineare.

 

 

Non pretendo di essere illuminato. Non ho intrapreso nessun tipo di ritorno alle origini né scoperto una parte
dimenticata di me stesso. Ho solo iniziato ad ascoltare quelle voci che non fanno parte del corpus dilagante
dell’informazione occidento-centrica. I prodotti dell’Africa sono sempre stati stimolanti e in dialogo con il
resto del mondo. Si deve a uno squilibrio sistemico, però, il fatto che la storia abbia soppresso questi
contributi. Se guidato, ogni individuo – proprio come me – può imparare che quelle che appaiono
genericamente come danze tribali e arte indigena sono, in realtà, il complesso ballo in maschera Goli dei
Baule o le rappresentazioni di un Nommo, lo spirito ancestrale dei Dogon. Possiamo imparare della potente
scultura astratta di Ezrom Legae durante l’Apartheid, del contributo di Papa Ibra Tall e Iba N’Diaye al
Modernismo africano e alla École de Dakar, o della pioneristica presenza di Chéri Samba al Centre Georges
Pompidou nel 1989. E non saremmo più sorpresi dalla presenza dei nuovi media – digitale, video, suono –
nell’opera degli artisti africani.

 



Papa Ibra Tall, Royal Couple, 1965. Ph. Joseph Underwood

 

Questo è dunque il piccolo angolo da cui parlo. Avendo proceduto a tentoni per imparare la maggior parte
delle cose che so, condivido con gioia questa nuova conoscenza (la storia non è nuova, ma è nuova per me)
con i miei studenti. Lo specialista in matematica figlio di madre single, lo studente che ha compiuto due giri
dell’Afghanistan, lo studente ospite che viene dalla Corea del Sud – ognuno arriva in classe con un proprio
background ed esperienze di apprendimento uniche. Il comune denominatore fra di loro? Lo stesso che lega
le mie lezioni, i miei colleghi, i miei amici “colti”, i miei libri di testo e le mie notizie su Facebook: alcuni
antiquati e fuorvianti stereotipi sull’Africa che determinano la loro conoscenza di un intero continente. E così
io insegno… le corti del Benin e la maestria nel lavorare il bronzo, l’Esposizione Coloniale Internazionale di
Parigi del 1931 e il trasferimento degli africani occidentali a Parigi, o il letterale dare una forma nuova ai libri
di storia nelle tese figure di Wim Botha.

 

 

Questa è la mia risposta a “Perché l’Africa?”. Non è una difesa della significatività dell’Africa, o del perché
il mondo dovrebbe interessarsene. L’Africa non ha bisogno di essere difesa, è la nostra ignoranza che ha



bisogno di difendersi. La mia risposta consiste nel colmare un vuoto. Perché queste cose avrei dovuto saperle
già. Perché i miei figli e i loro figli non devono ricevere un’educazione moderna e poi imparare di nuovo le
parti che riguardano l’Africa. Perché gli studenti delle università di oggi non dovrebbero laurearsi e
continuare a determinare la politica, fare affari, gestire lo spettacolo e la cultura se quello che sanno della
ricchezza del patrimonio dell’Africa e dei suoi contributi contemporanei si limita agli elefanti e a Ebola.

 

 

Traduzione di Caterina Grimaldi

 

Con il sostegno di   

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



