DOPPIOZERO

Gusto di Agamben

Fabio Vergine
15 Ottobre 2015

Lafratturatra scienza ed esteticainsegue latraccia dell’ apparente squarcio tra verita e bellezza, e su questa
scissione la conoscenza mostra la sua frammentazione tormentata. Cio che gode non conosce, e cio che
conosce non gode. E cosi che conoscenza e dottrina del piacere hanno serrato le porte alla possibilita di
fecondarsi.

Cio che ne pensa al riguardo Giorgio Agamben in Gusto (Quodlibet, Macerata 2015) si costruisce in un
pensiero di rottura, o per meglio dire, s fa pensiero dellarottura stessa. Non certo un pensiero che tronchi la
continuita di unatradizione, ma unariflessione che mediti a fondo lafrattura che essa stessaincarna: un
pensiero che s fafrattura, un pensiero che consente allafilosofia di inoltrarsi nelle sue scomode frange e li
trovarvi ancora e per sempre una casa, quelladimorain cui la verita e la bellezza potranno essere amate e
inseguite come fossero la medesima cosa.

Nel gioco di opposti che lasciano aperta la ferita sanguinante tra sfere intangibili, lafilosofia é cio che abita
un “tra’, e quel metaxu che vorrebbe conciliare verita e bellezza, ma che ha da scontrarsi senza tregua con
I"'inconciliabile differenzatracio che si vede, s ammirae si gode, e cid cheinvece si conosce soltanto e che
tuttavia si nasconde nell’ ombra di una sapienza che non pud vedere il proprio oggetto.

Lafilosofiaélaforma piu compiutadi un amore problematico, essa non hache daamareil visibilee
I"invisibile, e |’ambiguita medesima che da simpone. Lafilosofiainsegueil contenuto di sapere di
guella verita che mancadi eidolon, della suaimmagine reale, ma anche quella bellezza che manca di
episteme. Gia, perchéin fondo il visibile el’invisibile non sono altro chei volti ambigui della medesima
frattura entro la quale lafilosofia ha davvero preso dimora.

E infin de conti, comeindica Agamben, s trattadi un ambivalente squarcio produttivo, dalla cui breccia
innestatasi trale righe dei dialoghi platonici, é scaturitala metafisica occidentale, e con essa, anche quella
dimensione erotica e demonica dellafilosofia che la colloca, cosi, a centro della differenzatra gli sguardi
rivolti alleimmagini multiformi dellabellezza e alle astrazioni della verita, costitutivamente celate alla vista:
frattura della conoscenza e del piacere, dunque, mase s dafilosofias tratta pur sempre di una paradossale,
seppur conciliante, forma d’ amore.

Nella profondita della breccia, dunque, ¢’ € un vuoto che riempie, ¢’ € una mancanzache si fa presenza, ¢’e un
“sapere che non sa, magode” e un “piacere che conosce”. Qualcosa come un senso che si innerva

nell’ incrinatura stessa e, per certi versi, nerovesciale pareti. Stravolge il senso della metafisica occidentale,
cosl avvezza ad ammirare e godere della bellezza del visibile e a conoscere una veritainvisibile, senza


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/gusto-di-agamben
https://test.doppiozero.com/fabio-vergine
http://www.quodlibet.it/schedap.php?id=2288#.Vfn5onvl1ow

immagine. Ecco alloracheil gusto si accontenta di un vuoto metafisico, perché gode di un sapere che non
vede e si inebriadi un piacere che conosce.

Per Giorgio Agamben il gusto & un senso vuoto, un senso mancante che guidalafilosofia attraverso delle
strade ambigue che forse non le sono mai appartenute fino in fondo — pur anmettendo la bizzarra eventualita
che lafilosofia abbia un territorio sul quale esercitare dominio. Per questo il gusto € quel senso che
disconosce la metafisica, quel senso eccentrico che conosce la bellezza e tenta di vedere la verita

Esiste un’inattesa opacita del gusto per laquale, seil gusto stesso potesse mai dirsi un sapere, si tratterebbe di
un sapere ambiguo e ambizioso, un sapere che vorrebbe soprattutto godere. E se pure il gusto potesse mai
inseguire una certa verita dell’ estetica, si tratterebbe nient’ altro che di un piacere che vorrebbe conoscere.
Non certo, quindi, un senso forte dell’ autorita della sapienza, e neppure fondato sull’inoppugnabilita kantiana
di un giudizio universae. Il gusto € molto piu debole, eil senso intimo dellafrattura, € cio che non si sa,
stretto parente dell’istinto e di qualcosa che non puo affatto pensare di ottenere I’ autorevolezza di un giudizio
se non inerpicandosi sui terreni impervi di un obiettivo che sfugge interminabilmente, e che si pone come
obiettivo proprio perché non ha che da dileguarsi sempre.

Forse e proprio per questo che Agamben vede nel gusto quel senso ulteriore che finalmente pud suturare la
feritafracio che si vede e non si conosce e cio che si conosce e non si vede. Ed in fin dei conti, e proprio nel
“non so che’ cui il gusto tributa ogni suaragion d’ essere che risiede la vera opacita dalla quale la scissione
metafisicatra sensibile e intelligibile non pud far altro che marcarsi ancor piu saldamente. Senso mancante o
eccessivo: € cosi che Agamben definisceil gusto. E non ¢’ é alcuna differenzatrai due opposti, poichéil
gusto si situa nella furiosaincidenza di cio che manca al piacere per essere effettiva conoscenza, e di cio che
sfugge alla mera conoscenza per essere anche un piacere.

Seil gusto & un tipo di sapere, alora é necessario seguire Platone per mezzo di Agamben, laddove lafigura
demonicadellafilosofias fa sapere d’ amore, un sapere che ama bellezza e conoscenza, nella consapevolezza
dellaloro scissione, nellarelativa cesuratra sensibilita e intelligibilita, pur nella coesistente equivocita al
riguardo. Tuttavia, coerentemente con I’idea greca della filosofia come amore del sapere e come sapere

d’ amore, forse il gusto € proprio cio che non concilia alcunché, giacché si tratta di un sapere del significante
con un occhio di riguardo per il significato, un sapere che ha a che fare con la divinazione, ma che non vuole
disfarsi degli sparuti germogli della scienza e di una conoscenza epistemica.

Se c’'equalcosacheil gusto sa, in qualche modo si tratta di sapere che ¢’ € qualcosa che non si sa, qualcosa
che si intuisce soltanto e di cui non si puo affatto rendere ragione per avvalorare il proprio giudizio. Un
sapere che non s sa: lafigura socraticanon € mai stata cosi vicina, perchéin fin dei conti, nel gusto, il
soggetto del sapere € anche il soggetto che non sa. Si tratta di quel soggetto che, affidandosi a “non so che”,
dichiaradi non sapere alcunché. Soggetto che si disconosce attraverso un senso mancante che lo rende opaco
asuavolta. E anche per questa ragione che, tallonando I’ enigmaticita del gusto come sapere del bello e del
vero insieme — e dungque come un misterioso sapere d amore — il soggetto del sapere ricapitolain sé tutta

I’ oscuritadi quel sapere cui egli non puo rendere ragione. “ Chi e il soggetto del sapere? Chi sal?’, si chiede
Agamben.



L’ autore s inoltranel sentieri della psicoanalisi, sottraendosi all’illusione di ottenere risposte esaustive.
Eppure, se esiste, in analisi, un soggetto che si renda opaco da un sapere che non si sa, forse non s tratta che
dell’inconscio. Che cos e I’inconscio, se non il soggetto di un sapere che, sfuggendo all’ espressione di senso
dellaparola, non s attiene che all’ esperienza paradossale di un puro significante?

Innanzi a un sapere costitutivamente marchiato dalla scissione, I’'uomo é significante e significato,
espressione e conoscenza. Non resta, allora, che farsi vuoti, come quel Socrate proto-analista, soggetto di un
sapere forse unicamente supposto, che trascinail suo sapere d'amore per i capelli della Straniera di Mantinea,
sacerdotessa, maga, divinatrice. O, come sembra suggerire Agamben tralerighe, insediarsi nella frattura
della conoscenza e, in nome della filosofia come sapere d’ amore, tentare I’ impresa della riconciliazione
operando, tuttavia, per salvaguardare I’ inequivocabile differenza di verita e bellezza.

Twitter: @FabioVergine

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




