DOPPIOZERO

Rocco Ronchi. Deleuze, credere ndl reale

Pietro Bianchi
22 Settembre 2015

Che cosa é un pensiero? Di che cosa é fatto? Qual il suo luogo d’ esistenza? Parrebbe una domanda
semplice, eppure diverse scuole filosofiche hanno dato e continuano a dare risposte completamente diverse a
questo quesito. Uno scienziato cognitivo risponderebbe che un pensiero é fatto da un insieme di processi
neurofisiologici che avvengono nel nostro cervello. Un filosofo platonico direbbe invece che le forme del
nostro pensare hanno una realta indipendente e autonoma dalla storicita del nostro mondo. A partire dalla
svolta kantiana— ovvero a partire da un momento nella storia dove lafilosofia é diventata ricerca delle forme
apriori della conoscenza umana—il pensiero e diventato in primo luogo I’ attivita di un essere umano. Da
alloraun pensiero e sempre un pensiero di qualcuno; &€ sempre un pensiero messo in atto da parte di un essere
umano. E questa la celebre tesi del capitolo IX de Le parole e le cose di Michel Foucault: tutta lafilosofia
post-kantiana non € nient’ altro che un’ antropol ogia trascendental e. La filosofia non parla pit del pensieroin
sé, parladel pensiero dell’uomo. A partire dall’ Ottocento ma poi ancora piu compiutamente nel Novecento,

I’ orizzonte imprescindibile dell’ atto di pensare € diventato quello della centralita dell’ uomo (e infatti tutte le
scienze per Foucault non possono che essere nel profondo scienze dell’ uomo). Dunque che ne € del terreno
piu propriamente speculativo? Nulla, € semplicemente finito. Per le filosofie post-kantiane il pensiero non
puo che essere un correlato della mente finita dell’ uomo.

Questa centralita imprescindibile della finitudine umana é diventato uno degli aspetti piu raramente messi in
discussione nelle filosofie del Novecento: dallafenomenologia di Heidegger o di Merleau-Ponty, fino

all’ esistenzialismo di Sartre; datutte le correnti del neokantismo fino al’inferenzialismo di Sellars o di
Brandom, tutti sono d’ accordo sul fatto cheil pensiero, e dunque lafilosofia, non possa esistere senzail
supporto dell’uomo. Staqui I’ originalitadi un pensatore atipico come Gilles Deleuze che invece ha sempre
rivendicato la propria piu assoluta estraneita a tutto quel lessico e quella fascinazione per lafinitudine, la
negativita e la caducita che invece sembrano avere dominato ogni formadi pensiero debole e di nichilismo
del Novecento. Deleuze ha creduto a una filosofia autenticamente specul ativa che potesse prendere congedo
daquel “dominio del limite antropologico” di cui parlava Foucault. Unafilosofia che in questo senso non
potesse che essere disumana, ovvero che ignorasse ogni richiamo all’insuperabilita del limite dellavita
umana; unafilosofiache fosse in rottadi collisione con I’ esperienzaimmediata e finita dell’ uomo.

Il pensiero per Deleuze non € dunque pensiero dell’uomo. Laragione e che se il pensiero dovesse essere solo
dell’uomo vorrebbe dire che I’ uomo ne sarebbe la causa e I’ origine. La parte piu inaccettabile di tutte le
antropologie filosofiche e infatti quella— nel mentre se ne proclama lalimitatezza— di mettere I’ uomo sul
piedistallo piu ato. Lassu, vicino aDio. Invece |’ uomo non e causa del suo pensiero, perché dell’ atto di
pensare non ¢’ e cominciamento, o per meglio dire, non ¢’ e origine. L’idea del fondamento e infatti quella di
isolare il momento inaugurale: quel punto che possa farsene responsabile — I’ autore, o il padre come si dira
poi parlando della psicoanalisi — e rispondere di tutto quello che da quel pensiero ne conseguira. Di questa
idea proprietaria e responsabile non ¢’ é traccia nel pensiero di Deleuze. || pensiero é senza presupposti, €
senza padri, e senza appigli saldi a cui potersi riferire unavolta per tutte. Non ¢’ € un soggetto del pensiero,


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/rocco-ronchi-deleuze-credere-nel-reale
https://test.doppiozero.com/pietro-bianchi

c’eun“s pensa’, impersonale e senza padrone. 1| nome di questa assoluta mancanza di origine € un punto
chiave dell’itinerario filosofico di Deleuze: lasi chiameraimmanenza, o — per usare un termine che fu caro
anche a L acan — reale. E da questo secondo termine, che Rocco Ronchi va a pescare in un’intervista rilasciata
da Deleuze nel 1988 a vent’ anni dall’ uscita de L’ anti-Edipo. che prende avvio questo appassionato e
trascinante cantico di difesa dell’ unicita deleuziana (Deleuze. Credere nel reale, Feltrinelli). Deleuze € infatti
quel filosofo che piti di ogni atro hacreduto a reale di questo mondo, senza farsi incantare dalle sirene del
dover-essere 0 della prescrizione morale. Senzailludersi dell’ esistenza di un fuori o di un meta-linguaggio.

All’inizio del volume sono due le polarita che muovono lariflessione di Ronchi su Deleuze: ¢’ e infatti la
polarita “speculativa’ e “impersonale’ — quellache separail pensiero dalla sua origine umana—mac’ é anche
guella dell’ assol utizzazione dell’ esperienza, quella empirista trascendental e che vede nell’ esperienza una
dimensione assoluta, impossibile da trascendere o da rappresentare. L’ esperienzain Deleuze non €
un’insieme statico di atti determinati dellarealta che devono essere “ unificati” da qual cosa che provenga
fuori da essa (ad esempio un soggetto che, secondo I’ empirismo classico, dovrebbe organizzare questi dati).
Cosi come non ¢’ € un soggetto del pensiero, non vi € nemmeno un soggetto dell’ esperienza. Atto in atto,
divenire incessante senza punto d’ origine né d’ arrivo, |’ assol utizzazione dell’ esperienzarifiuta
bergsonianamente ogni forma di determinazione, spazializzazione o staticizzazione. Non si fa esperienza di
un oggetto (cosa che ri-creerebbe la dualita soggetto-oggetto) masi &€ sempre dentro I’ esperienzain modo
intransitivo e impersonale, senza che esistano soggetti 0 oggetti. Questo naturalmente pone un problema
rispetto al processo della determinazione — quello che divide, separandoli e identificandoli tutti gli oggetti di
cui € composto il reale —: come € possibile infatti pensare che il reale sia costituito — come ci ricorda Ronchi
—solo da atti e da processi immanenti e impersonali se poi cio che abbiamo di fronte anoi € un’infinita
molteplicitadi enti e di oggetti definiti e separati gli uni dagli altri?

E qui che si giocaforse quella che & 1a partita pit importante dell’ itinerario filosofico deleuziano e sullaquale
Ronchi ritornain piu punti del suo volume: il problemadel rapporto tral’ Uno e il molteplice. Deleuze dicein
Differenza eripetizione che I’ essere si dice in un solo senso di tutto cio di cui si dice. L’ essere e univoco, non
pud dirsi in due sensi diversi e dunque aprirsi a una contraddizione. E unatesi e cui conseguenze

ontol ogiche sono rilevanti e che, ad esempio, sembrerebbe separare lafilosofia di Deleuze dal pensiero di
Lacan (acui spesso Ronchi lo confrontain questo libro), secondo cui I’ essere € invece caratterizzato da
un’irriducibile equivocita (che prende il nome di significante).

I mondo che abbiamo di fronte anoi pero e formato daun’infinitadi enti, tutti diversissimi tradi loro, che
differiscono per forma, proprieta, quantita, qualita, modalita, deperibilita etc. Come e possibile pensare che
guesta molteplicitainfinita di oggetti esprima la stessa unicita ontologica? Come € possibile conciliare questa
molteplicitainfinita degli enti con |’ univocita dell’ Essere? Ronchi in questo volume fa spesso riferimento
allafiliazione neoplatonica del pensiero deleuziano, e a questo riguardo utilizza un termine tecnico di quella
tradizione, I’infinito privativo: quell’infinito cioe che mancadi un termine massimo cosi come di un termine
minimo (in matematicasi chiamerebbe un insieme infinito non ben ordinato, come quello dei numeri interi).
Gli enti di questo mondo sono infiniti nel senso dell’ inarrestabile proliferazione dellaloro finitudine. Si
potrebbe dire che non cessano mai di finire: nascono, muoiono, scompaiono, eil mondo €1’ eterna
riproduzione dellaloro incessante esistenza. Tuttavial’ essere deleuziano non e la sostanza statica di questi
enti (laloro ousia), nélaloro infinitafinitudine: € semmai a di ladi ogni ente e di ogni determinazione
finita. E infinito attuale, che come |’ esperienza assoluta & sempre in atto: & processo in atto indifferente a
ogni determinazione.


http://www.lafeltrinelli.it/libri/rocco-ronchi/gilles-deleuze-credere-reale/9788807227028

Quello che Ronchi sottolinea molto efficacemente é che a partire da queste due tipologie di infinito — quello
privativo, cioe I’ infinita variabilita degli enti determinati (o in altre parole, il fatto che il nostro mondo é fatto
di unavariabilitainfinitadi oggetti finiti) e quello in atto, che invece € estraneo a ogni determinazione e a
ogni finitezza— vi sarebbe una differenza di natura e non solo di grado. Quello in atto non &€ lamera
intensificazione di quello privativo: sono proprio due processi di natura completamente diversi. Eppure
Ronchi ci dice anche che “I’infinita attuale dell’ Essere non e atro che lamolteplicitaillimitata delle forme
finite” (p. 18), e cheil finito molteplice nella suaillimitata variabilita e espressione dell’ infinito in atto. La
difficolta é allora quelladi tenere insieme due tipologie di infinita che sono diverse per natura rimanendo
nello stesso tempo all’interno di un’ ontol ogiaimmanente ed evitando di convocare quella minima equivocita
dell’ essere che porterebbe la filosofia deleuziana sulle soglie di un problematico dualismo. Una pista di
ricercainteressante (e che e stata sviluppata da al cuni filosofi contemporanei vicini a pensiero di Deleuze,
come Reza Negarestani o come si puo leggere in alcuni articoli dellarivista Collapse) potrebbe essere quella
di articolare larelazione tra questi due infiniti dal punto di vista matematico, dato che I’infinito privativo e
I"infinito in atto sembrano riproporre il problemadellarelazione trainfiniti di cardinalitadiversi —I’infinito
del numeri naturali e quello dei numeri reali — elaborata da Georg Cantor e conosciuta come ipotes del
continuo (che proverebbe precisamente la relazione immanente e di continuita tra queste due tipologie di
infinita, diverse “per natura’”).

Indipendentemente dall’impasse a cui giungerebbe o meno I’ ontologia deleuziana nel trattamento del
rapporto tra Uno e molteplice, il grande merito del libro di Ronchi é tuttavia quello di aver chiarito come da
gueste problematiche ontologiche discendano degli effetti tutt’ altro che accademici. Non si sta qui parlando
di una discussione di nicchia che potrebbe interessare giusto qualche filosofo di margine attardatosi a
occuparsi ancora di metafisica. Non esiste il Deleuze anarchicheggiante e “politico” dei corsi di Vincennes
con Guattari e quello accademico e “classico” dei libri degli anni Sessanta. L’uno si lega al’atro: il Deleuze
sessantottino e il Deleuze metafisico fanno parte di un continuum coerente, disposti come sono sullo stesso
piano d’ immanenza. Ed é cosi che Ronchi sottolinea come latesi dell’ univocita dell’ Essere siaa un tempo
unatesi ontologica e politica dato che e stato proprio il 68 arivolgere “uno sguardo indiscreto a questo piano
di immanenza assoluta nel quale le gerarchie stabilitetragli enti, i loro differenti gradi di partecipazione
all’essere, i loro rapporti regolati daleggi immutabili (categorie) sono solo degli ‘effetti’ ottici, prodotti da
dispositivi di potere che ‘striano’ il piano per renderlo governabile’. Oggi, cheil 68 hatrovato i propri
rinnegati, Saadestrasiaasinistra, siain Franciasiain Italia, sarebbe bene ricordarsi di questo filosofo che
solitario fino alla propria morte ha continuato a ribadire — contro tutte le opinioni correnti, che a partire dagli
anni Ottanta a oggi sono solo aumentate — che quell’ evento non e stato immaginario (I’ anti-autoritarismo
giovanilistico), né ssimbolico (la crisi dell’ autorita paterna) come tutti vogliono farci credere: mache ha
invece visto introdursi nella storia“un reale puro”. Perché per credere ancora nonostante tutto al reale di
questo mondo — e all’ assenza di ogni trascendenza o come direbbe Lacan di ogni metalinguaggio —c'e
bisogno di lucidita, disperazione e gioia. E forse anche dell’ indifferenza disumana che solo un’ ontologia
dell’ univocita puo darci.

Il libro: Rocco Ronchi, Deleuze. Credere nel reale, Feltrinelli, pp. 137, euro 14,00.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.lafeltrinelli.it/libri/rocco-ronchi/gilles-deleuze-credere-reale/9788807227028
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




Rocco Ronchi
Gilles Deleuze




