
 

St-Art Up Teatro: il sacro, lo sguardo 
Massimo Marino
1 Ottobre 2015

A volte è come se ci guardassimo in uno specchio, quando vediamo teatro. Non nel vecchio, vieto senso del
teatro come specchio della società. Rivediamo negli spettacoli proprio noi stessi, quello vorremmo essere, ciò
che ci aspettiamo di vedere, le nostre pre-visioni, i nostri pre-giudizi. Rinunciamo alla sensibilità per le
smarginature, a scoprire vuoti che possano aprire sentieri, precipizi, abissi rivelatori. Questo atteggiamento si
moltiplica durante un festival: bombardati da proposte, andiamo con il metro o con il machete, sempre pronti
a difenderci, a misurare o a rifiutare.

 

Quest’anno St-Art Up Teatro, il bel festival che organizza il Crest a Taranto nel teatro TaTà, una delle
residenze del sistema pugliese, consorziata con altre nella rete una.net (corresponsabile della rassegna), in
agosto ancora correva il rischio di non esserci, per mancanza di fondi, per incertezza sul destino stesso dei
“teatro abitati”. C’è stato un intervento del Teatro Pubblico Pugliese, che ha inserito in cartellone una vetrina
della produzione regionale, Puglia Showcase, e ha intrecciato la manifestazione jonica con una propria
creazione, Misteri e fuochi, quattro performance affidate ad artisti internazionali in città della via degli
antichi pellegrinaggi, la Francigena. St-Art Up Teatro si componeva, quindi, di tre parti, con vari spettacoli e
incontri dalla mattina a sera (fino a cinque), in un cartellone fittissimo, diversificato, in certi momenti
sovrabbondante.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/st-art-teatro-il-sacro-lo-sguardo
https://test.doppiozero.com/massimo-marino
http://www.teatrocrest.it/la-dimora-del-racconto/
http://www.teatrocrest.it
https://www.facebook.com/unanet-598318206865613/timeline/
http://www.teatropubblicopugliese.it
http://www.teatropubblicopugliese.it/misteriefuochi/index.php/it/


Punzo Paradiso, ph. Marco Marzi

 

L’apertura, la sera di giovedì 24 settembre, era affidata proprio alla prima performance di Misteri e fuochi,
Paradiso. Voi non sapete la sofferenza dei santi, firmata dall’unico italiano, Armando Punzo, regista della
Compagnia della Fortezza, un artista che dal 1988 crea spettacoli indimenticabili nei tempi lunghi di una
prigione, quella di Volterra, lavorando con detenuti-attori. Il metodo era simile a quello delle azioni per il
teatro Margherita di Bari, opera degli iraniani Shoja Azari e Shirin Neshat, per l’anfiteatro romano di Lucera
della coreografa uruguayana Tamara Cubas, per il castello alfonsino di Brindisi di Angélica Liddell. Si
trattava di intervenire su spazi inconsueti, con persone del posto, professionisti e non; di interrogarsi sul tema
del sacro, delle Passioni così diffuse in Puglia; di aprire finestre e connessioni tra la tradizione e il
contemporaneo (vedi il blog con i racconti di quattro giornalisti chiamati come storyteller).

 

 

Un Paradiso di croci

 

Punzo ha scelto un campo di atletica semiabbandonato, popolato solo da persone che vi vanno a fare jogging
incuranti di trovarsi a poche centinaia di metri dalla ciminiera più alta dell’Ilva, la fabbrica dei veleni del
rione Tamburi, tra polveri di ferro. Ha fatto costruire una gradinata e ha popolato di croci il suo Paradiso, un
presepe di oggi in forma di Golgota. Gli spettatori vi erano condotto da una banda che eseguiva i classici
motivi del Natale tarantino, le Pastorali, per poi intervenire, durante lo spettacolo, con musiche delle
Passioni, sentitissime a queste latitudini. Paradiso-Golgota, simile alla nostra vita contemporanea, che fluiva
sul palco in scene affidate a uomini e donne in bianco, mentre una classe di bambini in grembiulini neri e
fiocco disegnava, ai banchi, faceva dettati, con parole compitate da un maestro che parlava di nazionalismi,

http://www.compagniadellafortezza.org/new/
http://www.teatropubblicopugliese.it/misteriefuochi/index.php/it/blog
http://www.teatropubblicopugliese.it/misteriefuochi/index.php/it/blog/item/6-quattro-storyteller-raccontano-misteri-e-fuochi


di egoismi delle nazioni che agli inizi del ventesimo secolo avvelenavano il mondo. Musica continua, respiro,
atti quotidiani, come in un presepe ingessato in una continua ripetizione di un quotidiano senza squarci:
pulire le croci, i mobili, giocare a carte, leggere, bere, suonare, addormentarsi, stendere panni. Una condanna
alla crocifissione dell’abitudine. Sullo sfondo del palco, nella notte invasa dai suoni continui della banda e da
quelli di Andrea Salvadori, quasi un melodramma che giocava sull’emozione della musica, c’era l’Ilva, che
di tanto in tanto sbuffava, come il retro della scena disegnata da Punzo, Alessandro Merzetti e Emanuela
Dall’Aglio (che firmava anche i costumi), invasa periodicamente dai fumi bianchi, color piombo, rossi, a
mimare, a ricordare.

 

 



Punzo Paradiso, ph. Marco Marzi

 

Una donna in nero, un’Addolorata, avanza a un certo punto, “nazzecando”, dondolandosi con il passo
classico delle processioni tarantine del giovedì e del venerdì santo. Lumini dappertutto si accendono.
Qualcuno nasce, mentre ai piedi del palco ci sono cumuli di terra come tombe con piccole croci, e i vagiti si
fanno più forti e le donne portano i bambini verso il pubblico e li scopriamo pezzi di pane, che vengono
offerti. Vita-morte; morte-vita. Sul palco la vita continua, continua, sempre uguale, ripetitiva, forse senza
soluzione e senza speranza, fino al compleanno di un centenario, con torta candeline e grida festose, e vecchi
ai banchi di scuola, e ancora le azioni della nuda esistenza che si reiterano come un brusio infinito, snervante,
senza salvezza, fino a che tutti non alzano il capo e si immobilizzano a guardare il cielo, e le croci si
infiammano, e i fumi, e questo popolo desolato non inizia un altro esodo, con candele votive, dietro alla
banda, non si sa verso dove. E una voce, l’unico altro testo rimasto in una drammaturgia che ha rinunciato in
corso d’opera a evocare il Paradiso di Dante come avrebbe voluto, ci lascia senza speranza: “Ce ne
andiamo… restituiamo alla natura quello che ci ha prestato… il nulla davanti a noi non è più spaventoso di
quello che ci sta alle spalle…”. Bouvard e Pécuchet nel paradiso sognato: la vita banale, quella nella quale ci
crogioliamo, quella in cui speriamo, dove abbiamo sempre qualcosa da desiderare o qualcosa da rimpiangere
(momento struggente è quando una ragazza canta l’aria di Barbarina delle Nozze di Figaro, “L’ho perduta…
me meschina. / Ah, chi sa dove sarà…”): illusioni, certezze sotto fumi di morte, in una realtà avvelenata che
dipingiamo come meravigliosa per sopportare la fatica di sopravvivere.

 





Punzo Paradiso, ph. Marco Marzi

 

Non era uno spettacolo, ma una performance costruita in due settimane, provata con tutti gli interpreti nello
spazio scenico pochi giorni. Un quadro vivente. Chi l’ha vista come spettacolo ha trovato tempi sfinenti,
gangli drammaturgici slabbrati o non risolti, ripetizioni. È stato, invece, un lavoro in profondità con vari
gruppi del luogo (donne, anziani, bambini, la banda), un tentativo di spostare l’immagine della città, di quel
rione Tamburi assurto tristemente alle cronache, in una visione più ampia, con una domanda: ma la fabbrica,
forse, non siamo noi, non è nel nostro stare, accontentarsi, adattarsi, lasciarsi vivere? Lancinante questione
che ha in sé la possibilità di scacco. Come l’altra sul sacro, che qui sembra considerato come un’illusione, un
vincolo, una bella (forse esausta) consolazione che stringe la gente in meccanismi dai quali è difficile uscire
senza farsi stritolare. E però è anche quel respiro, quel sogno sui vecchi struggenti motivi della banda, quel
brivido che ancora può dare una tradizione ben coltivata, quel ripetere una domanda senza avere risposta. È
quel soffiare insieme sulle candeline, festeggiare, lasciarsi andare, che può diventare rantolo. È aprire la
coscienza della lacerazione tra ciò che ci lasciamo essere e quella che potrebbe essere una più vera vita,
nutrita degli scarti del reale, fatta di tutto ciò che non siamo, che non abbiamo, che non riconosciamo.

 

Qui l’artista si rivela un provocatore di domande, figura ben più importante di uno che riesca a congegnare
uno spettacolo ritmicamente soddisfacente per occhi ormai avvezzi a ritmi del cinema e delle serie televisive.
O comprensibile, con una trama spiccata. Nella contraddizione, nell’imperfezione, nella scollatura pensosa
sta la trasparenza dell’involucro verso il nocciolo dell’idea. Platone è in agguato, con la sua critica della
ragione apparente, dell’emozione facile, del rapimento nello spettacolo, come ragiona Rocco Ronchi
parlando di Brecht: ed è un bell’esserci.

 



 

Le seduzioni del sacro

 

Questo festival sembra avere uno dei suoi fili rossi proprio nella questione del sacro, avvolgente, travalicante,
rinnovante, consolante o consolatorio. Una traccia che sboccia tra commedie russe virate in reality show da
Koreja (Il matrimonio di Gogol), una biografia di Piero della Francesca di Capotrave, viaggi in propri
personali Shakespeare di Serena Sinigaglia con lo straordinario apporto di un’attrice come Arianna
Scommegna e di Mattia Fabbris, un’intelligente divertente amara riscrittura dei Giganti della montagna come
una riflessione sul teatro a partire dall’ultimo atto mai scritto da Pirandello di Opera Nazionale Combattenti,
squarci nella psiche femminile e nel desiderio omoerotico dei corpi per via di parole, suoni e tagli di luce con
Thérèse et Isabelle di Valter Malosti, ritorni sulla questione Ilva vista attraverso il conflitto generazionale di
due operai nell’efficace Capatosta del Crest già visto lo scorso anno, e altro ancora.

 

Capatosta, Marco Caselli Nirmal

 

Al sacro si rifà la danza coreografata dal barese Enzo Schiavulli in Nête jinte o pecciöne de la tèrre (Nato tra
le cosce della terra): suoni contemporanei generano antichi ritmi, filastrocche incantatorie o contro il
malocchio, riti di possessione o processione, con forse un eccessivo compiacimento sia nel rivisitare
tradizioni che nel ripercorrere stilemi della danza contemporanea, non sempre in modo impeccabile.

 



Lo evoca, il sacro, con altra intensità Pe’ devozione, un lavoro condotto da Marina Rippa a Forcella con un
nutrito gruppo di scatenate donne napoletane. È un viaggio nella religiosità popolare del capoluogo campano.
Si apre, in modo sorprendente, con i morti che si rivolgono ai vivi, sovrapponendosi, concionando,
ricordando, invocando, e si chiude con le anime del purgatorio, quelle figure del presepe napoletano nude tra
fiamme colorate, piene di rimpianti, di ricordi, di desideri di affetti di pulsioni lasciati sospesi... In mezzo
scene di normale religiosità dei vicoli e dintorni, montate in un lavoro appassionato di alcuni mesi, che
potrebbe diventare ancora più incalzante e più penetrante nelle singole individualità.

 

 

 

La volontà di Simone

 

Un gioiello è già La volontà, frammenti per Simone Weil di e con César Brie, con una straordinaria attrice al
suo fianco, la vera sorpresa del festival, la pugliese Catia Caramia. Il lavoro (per tornare al discorso
dell’inizio su come guardare gli spettacoli) è stato presentato in una prima veste alla rassegna Teatri del sacro
di Lucca. Non era finito e il regista, attore e autore argentino che tanto ha lavorato in Italia, amatissimo, con
un seguito di fedeli che lo ha portato a creare spettacoli collettivi, lo dichiara ancora in corso d’opera. Perciò
da seguire, da rivedere, senza fermarsi all’impressione della prima (o a una prima impressione). È una vita
della filosofa per quadri staccati: lei è sempre impersonata da Caramia, mentre Brie dà vita ai personaggi che
incrociano la vita di lei, intrecciando trame, fatti, visioni come una inesausta ricerca del bene.

 

Tra le maledizioni del mondo, in particolare nel ventesimo secolo, la guerra, l’oppressione in nome delle
utopie o delle ideologie, le lotte fratricide, la schiavitù della fabbrica e dell’egoismo, Simone Weil si staglia
con una domanda sulla fede come necessità di trovare il sacro della vita, il legame con la natura, con le cose,
con l’umanità, con il dolore, al di là dei precetti, dei dogmi, delle chiese storiche: nell’uomo, nella sua
fragilità, nel suo soggiacere all’infinito “poema della forza” che travolge e riduce a cose, nella polvere, nel
sangue. L’attrice diventa Simone che interroga, che si interroga, che lavora in fabbrica, che vede con orrore
Achille trascinare verso l’abisso nero Ettore e poi piangere abbracciato al vecchio Priamo; Simone che
incontra mistici, che entra nel cristianesimo per una sua porta originale; Simone giovane che chiede per
lettera notizie della Prima guerra e vede trincee, fucilazioni, paura, desolazioni; Simone che attraversa le
rivoluzioni, i sogni e i gulag, che combatte il fascismo dalla parte dei Repubblicani in Spagna; Simone che
comprende il pericolo di Hitler prima della sua ascesa e il rischio autodistruttivo del settarismo delle
opposizioni; Simone che rende il suo corpo macchina, lavorando in fabbrica, che rifiuta di mangiare per
solidarietà con la sofferenza di chi giace sotto il tallone della guerra, la Seconda mondiale, e va verso il vuoto
della morte, prendendo su di sé l’enorme sciagura dell’umanità del Novecento.

Brie la guida, ne esemplifica fisicamente le idee trasformandosi in corpo che si sbatte per terra nella violenza,
diventando mentore e narratore, a volte burattinaio, a volte marionetta, accelerando l’emozione o la distanza
che generi riflessione. I due sembrano guardare altrove, mentre ci parlano, mentre interpretano; i loro corpi,
le voci, gli occhi evocano, trasportano qualcosa d’altro, di lontano, che sta prima di noi (l’odio, la forza, le
guerre, i tradimenti), che sta dopo di noi (la speranza, la dolcezza, la voglia di comprendere, il bene
invincibile), che a volte si fonde o si confonde, avanti, dietro, sotto, dentro noi. L’attore si fa medium, in
equilibrio sui crepacci dell’altrove: per snidare, svelare, rivelare.

 



La volontà, ph. Paolo Porto

 

 

Ultima fermata St-Art Up?

 

Il festival, intitolato quest’anno Le dimore del racconto, si chiude con un appello degli organizzatori:
quest’anno ce l’abbiamo fatta appena, con 57.000 euro, grazie alla rete delle residenze pugliesi che, dopo il
rinnovo della Giunta regionale e con le nuove leggi nazionali sul teatro, non sanno se e come continueranno a
vivere. 57.000 euro, fa notare il direttore artistico Gaetano Colella, è meno del compenso del solo direttore di
certi altri festival. È stato importante il sostegno del Teatro Pubblico Pugliese. Ora si apre un bivio: rilanciare
questa esperienza, che ha dimostrato di funzionare, che ormai interloquisce con le principali rassegne
nazionali, con gli operatori italiani e stranieri, con la critica, farla diventare patrimonio regionale; oppure
chiuderla. In questi luoghi, considerati a torto periferici, le esperienze spesso sorgono e poi muoiono, per
disinteresse, per mancanza di investimenti e quindi di visione strategica, per amore continuo di nuovismo…
Consolidare, far vivere, guardare, vedere e agire a fondo per rendere sempre più efficace e pungete è
maggiormente difficile che lanciare: ma una Startup ha senso solo se cresce, se diventa una realtà stabile.
Una dimora di un nuovo racconto.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.teatrocrest.it/start-up-la-quarta-edizione-e-per-noi-lultima/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



