
 

Ventiquattrore Dioniso Jan Fabre 
Maddalena Giovannelli
22 Ottobre 2015

Corpi. Carne. Teli bianchi impregnati di sudore e di sangue. Sono questi gli elementi su cui si costruisce lo
sconvolgente immaginario di Mount Olympus: ventiquattro ore consecutive di performance dedicate da Jan
Fabre alla tragedia greca e presentate al teatro Argentina nell’ambito di Roma Europa Festival. Uno
spettacolo monstrum che si definisce, fin dalle note di regia, indagine su una possibile catarsi contemporanea:
come innescare oggi, nell’epoca dei device e dell’iperconnettività, quell’elevazione da pietà e paura che
formava il cuore della prassi teatrale antica?

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/ventiquattrore-dioniso-jan-fabre
https://test.doppiozero.com/maddalena-giovannelli


 

Mentre gli studiosi si affannano a comprendere l’esatto significato delle cruciali parole della Poetica di
Aristotele – mutuate non a caso dal linguaggio medico, quasi a confermare che la catarsi è questione, per così
dire, fisiologica – Fabre percorre una strada estrema e personalissima, conducendo lo spettatore oltre le soglie
della sopportazione, portandolo a vivere in prima persona un’esperienza oltre l’ordinario, sovrapponendo al
sacrificio degli attori quello del pubblico. Ed è proprio la percezione del limite, il continuo scavalcare a
proprio rischio l’atteso e il noto, l’aspetto del tragico che più interessa Jan Fabre. Chi si aspettava una fine
ricerca drammaturgica sul dramma antico o un affondo interpretativo sulla figura di questo o dell’altro eroe
sarà rimasto deluso. Mount Olympus pare un’indagine sull’origine della tragedia prima ancora che sulla
tragedia; una manifestazione che nacque – ed è questa una delle poche cose che sappiamo – all’interno del
culto di Dioniso, con satiri sacri al dio che pronunciavano parole in metrica. L’esperienza di un’oscura forma
di ritualità, la connessione con la conturbante forza del divino, la sospensione della razionalità così come la
conosciamo: in una parola, Dioniso. È lui (in scena anche sotto forma di ingombrante personaggio), lo
straniero temuto che viene dall’oriente, la potenza che acceca le menti e cancella ogni forma di ordine
costituito, il dio della sovversione costante e dunque del teatro, il protagonista assoluto di Mount Olympus.

 



 

Su questo aspetto Fabre offre un tributo di eccezionale forza, che merita di essere accostato al celebre
Dionysus in ‘69 di Richard Schechner e che senz’altro segna una tappa decisiva nella nostra storia
performativa recente. Il dionisismo – come si aspetta chi conosce il lavoro del regista belga – prende le forme
di una sessualità dirompente, ostentata e pervasiva, che trasfigura i corpi e gli oggetti, fagocitandoli in una
dimensione che verrebbe da definire “panerotica”: come se accanto alle forme tradizionali di percezione se
ne affiancasse costantemente un’altra (“qui la roccia fu la forza del sesso, la sua ubiquità e onnipresenza sotto
tutte le forme”, spiegava Tiresia a Edipo nei Dialoghi con Leucò di Pavese). I corpi dei performer sono
costantemente tesi, sollecitati, sottratti alle normali leggi fisiche: a cominciare dalla travolgente danza
iniziale, che ne squassa le membra in un ritmo vorticoso e che precipita lo spettatore in un’immediata
percezione di alterità, fino alle numerosissime forme di possessione del divino che, da Cassandra ad Alcesti,
si manifestano sul palco.

 



 

Il ritmo dello spettacolo ripropone, pur dilatandola a dismisura, la struttura propria della composizione
tragica: agli episodi – che di solito includono un numero ridotto di attori e richiamano un singolo personaggio
del mito – si alternano momenti corali di fortissimo impatto, che privilegiano la partitura fisica a quella
verbale e che spaziano da ironici sirtaki a furiosi momenti bacchici. La rievocazione dei modelli va dalla
semplice suggestione a una più articolata struttura drammaturgica: di questa seconda tipologia fa parte senza
dubbio il lungo e bellissimo brano dedicato all’Orestea, che mette al centro il sacrificio della figlia Ifigenia, il
ritorno di Agamennone, e poi l’omicida unione di intenti di Oreste ed Elettra. Difficile dare conto del
vorticoso caleidoscopio di immagini messo a punto da Fabre, e delle intuizioni non di rado fulminanti che
punteggiano la (non) narrazione del mito; basti ricordare la profezia di Cassandra, uno degli episodi più
infelici e involontariamente grotteschi nelle riprese contemporanee del mito, qui rappresentata dal ripetuto
lancio di carni crude su un telo bianco che diverrà poi l’insanguinata veste della profetessa.

 



 

Ma è evidente che, accanto all’attraversamento del testo spettacolare antico, lo snodo fondamentale di Mount
Olympus è la pratica della fruizione. Allo spettatore viene lasciata la libertà di avvicinarsi allo spettacolo
come desidera: è lecito assistere solo a certe sezioni, allontanarsi dal teatro e poi rientrare, approfittare per
qualche ora dei lettini messi a disposizione nel foyer, lasciarsi andare gradualmente al sonno sulle sedie.
Ognuno diventa artefice e regista del proprio guardare. E proprio questa possibilità (a margine, va notato che
l’Argentina è rimasto quasi sempre stracolmo, a parte le ore centrali della notte) mette il pubblico in una
condizione di consapevolezza ma anche di profonda permeabilità, un’apertura che è diretta conseguenza
dell’esercizio della propria volontà. La condivisa prova di resistenza che accomuna spettatori e attori facilita
il processo di empatia e innumerevoli, nelle ventiquattro ore, si susseguono gli applausi di incoraggiamento
per il (sovrumano) sforzo dei performer. Progressivamente si genera una dimensione sinestetica: l’odore
sovraccarico dell’aria a lungo respirata e abitata, il fetore della carne e del sangue, il profumo del vino si
mescolano alle suggestioni auditive e visive e mettono ogni spettatore in contatto con lo strato più profondo e
atavico della propria percettività sensoriale. Forse il luogo più adatto per incontrare Dioniso, nel XXI secolo.



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

