
 

Poesia e compassione 
Rossella Menna
24 Novembre 2015

Natale, tempo di uno dei miei ritorni a casa. Riflettevo, come ciascuno fa nel tempo di ogni ritorno, su quel
lessico famigliare, quell'alfabeto del sentire, quelle corrispondenze dell'infanzia, in cui mi pareva di trovare
finalmente una serenità e insieme un senso di morte. E istintivamente riconducevo l'incertezza di quel sentire
alla figura della compassione; la quale, tematizzata, si è fatta subito parola frustrante, come l'esperienza di
prossimità che ambisce a raccontare, «precisa come la febbre e insieme vasta come l'oblio», direbbe Cristina
Campo.

 

Mentre già l'istinto l'aveva allontanata dal suo significato più diffuso – in quanto dispiacere nei confronti del
dolore altrui, dialettica di sofferenza e solidarietà, moto attivo e transitivo, strumento di una volontà che si
consuma in movimento da un uomo verso un altro –, la pazienza della concentrazione cominciava a rivelarla,
lentamente, come condivisione passiva di una medesima grammatica di esperienza, di uno stesso protocollo
del sentire, del conoscere, ovvero del volgere attenzione. Una morfologia della sensazione e della sensibilità,
del gesto, della postura, del tatto, dell'olfatto, che si sviluppa non per trasmissione programmata, ma per
adiacenza, e che costituisce la sostanza di un individuo che è già culturale e ciononostante irriducibile.

 

Consideriamo una madre.

Vi è una postura che assumo nel sonno, un senso del riposo, un modo di classificare gli odori e i sapori, di
intuire la giustezza, la pienezza, la compiutezza, che mi accomuna a mia madre, che ci fa “sentire insieme”,
com-patire, con valore intransitivo, e che precede ogni erudizione e stratificazione culturale possibile. «Una
propria e primordiale maniera d'amare, di soffrire, d'esser felice, la vita, il sentire semplice e intimo, il paese
natìo», scrive Thomas Mann. Un etimo del sentire che supera i linguaggi semantici, sebbene trovi nella
lingua – più precisamente nel dialetto – la sua carnale manifestazione, e che mi radica in un grembo preciso,
in una famiglia, una comunità, un paese, una nazione, un continente e una storia precisi.

 

Nelle nostalgie annotate durante i miei “allontanamenti”, ne ritrovo una che si riferisce agli Stati Uniti: «mi
manca soprattutto la sacra tristezza, la nostalgia del passato e del futuro, il senso di mancanza, decadenza e
caducità che attraversa l'Europa. L'efficientismo degli statunitensi esclude la dimensione dell'ozio, della
gratuità, della dolorosità inservibile della bellezza, della parola e del gesto di cui io sono intrisa, in quanto
europea, italiana, campana. Forse è per questo che non mi piace il loro teatro».

D'altronde la poesia, e quindi anche il teatro, è sempre un ritorno, il ricondursi ciclico a una radice, a una
fissità, una essenzialità, a un sentire condiviso, dopo ogni peregrinare nel mezzo di tutte le infedeltà, le
incoerenze e le mutevolezze di un uomo osservato al di fuori delle trame artificiali e stucchevoli della Storia.
Nell’esistenza stessa di una istanza di radicamento si consuma la scissione drammatica dell'essere umano,

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/poesia-e-compassione
https://test.doppiozero.com/rossella-menna


colto nel dibattersi tra una faticosa singolarità, provvisorietà e un riposante irriducibile “essere”, “esserci”, in
quanto collocati in un cerchio di appartenenza, di compassione, appunto. Questa ferita, culturalmente tutta
occidentale –, questo dibattersi tra presenza e mancanza, tra l'avere un sé e percepire in esso una falla, una
inconcludenza, questo senso della ciclicità, questo fare e disfare, insistere e desistere, alla ricerca dentro le
pieghe di un io che pure non riconosciamo di una sensatezza e di un riposo, quest' esser dotati dell'
immaginazione e del sogno che ci danno il senso di una lontananza inavvicinabile, che Sartre ha chiamato
“nausea”, Leopardi “desiderio” e Baudelaire “mal de vivre” – , è forse diffusa e trasparente compassione.

 

Compassione come riconoscimento nell'altro della radice del proprio dolore, come infiammazione comune
della ferita dell’essere viventi, “come capacità di estrarre dall'altro la radice prima del suo dolore e di farla
propria senza esitazione” scriveva più precisamente Dostoevskij. Un riconoscimento subito mancato che solo
la poesia sa sussurrare dentro formule magiche, attraverso il pathos della distanza, il senso della lontananza
nella prossimità, il dolore della vicinanza del lontano, di ciò che è separato eppure vicino, reso prossimo dalle
parole e dalle immagini.

 

Perché essa si accosta a questo dolore dell'esistere, a questa incompiutezza che ora è desiderio, ora vertigine,
ora nausea, ora resa incondizionata, in forza della perfezione di analogie e similitudini, trasformando il dolore
in bellezza, senza corrompere la sostanza in risultato e consolazione. Senza forzare l'indecidibile alla
decisione. Perché la poesia non racconta progetti, ma origini, perché è l'unica strategia di fuga da un uguale
ripetersi dato per sempre, è l'unica che possa “squarciare il cielo chiuso della storia umana”, scrive Antonio
Prete nel suo libro dedicato proprio alla storia del sentimento della compassione. «La compassione suppone
un volto, una ferita, un dolore dei sensi», dice lo scrittore. Vale a dire: occhio non vede, cuore non duole. La
poesia è la lingua inventata che costruisce questa prossimità visiva; essa dice la nostra ferita ri-velandola,
velandola nuovamente, sprigionandone il senso senza terminarlo, per via di figure e non di costrutti
linguistici. Sentiamo più prossima – compatiamo – la condizione della donna «vuoti gli occhi e freddo il
grembo/come una rana d'inverno» descritta da Levi, che quella di una donna reale il cui dolore ci viene
mostrato direttamente in televisione. Poiché la figura, la perfezione dell'artificio retorico, mantiene intatta
una plasticità che la pornografia dell'esposizione diretta dissolve.

 

«L'occhio del poeta coglie o trasfonde una seconda vita nelle cose, che è l'analogia salvatrice: pace e orrore si
compongono in eguali, innocenti geometrie», scrive la Campo. Così si può provare compassione di fronte a
un quadro, riconoscere miracolosamente nella gradazione esattissima di un colore l'angoscia dell'esistenza,
nella perfezione dell'analogia la geometria della propria ferita. «Ma – continua – tale miracolo di vita
moltiplicata sembra accadere tanto più compiutamente quanto maggiore fu la solitudine del poeta, il suo salto
fuori dall'acqua, di salmone controcorrente, il suo, se è necessario, restare in secca al plenilunio, senza
speranza e senza disperazione».

 

Il riconoscimento nell'altro, in effetti, tanto più è potente, e commovente, quanto più coinvolge coloro in cui
pare di intravedere la ferita dell'universo che si mostra in tutta la sua dolorosità non volgare, non corrotta
dalle relazioni di potere, neppure da quelle travestite da buoni sentimenti, come la solidarietà e la
consolazione; poiché la compassione più intensa è generata dal patire claudicante, inopinabile, di quelle
creature il cui dolore, sfocato, è senza tempo, straordinario, inenarrabile: il santo, il poeta, l'animale.

 



Allora, paradossalmente, la solitudine si rivela condizione indispensabile della compassione perché la facoltà
di prestare attenzione non venga contaminata dalla trama rumorosa delle relazioni, infetta dai caratteri di
temporaneità dell'attuale, del contemporaneo. Il poeta, afferrato dalla bocca comune, diviene “umano,
solidale e consolante”, si consegna cioè alla coerenza del proprio tempo, rinunciando a confrontarsi con il
mistero della sua indefinitezza. In questo senso la solitudine è intesa invece come l'appello più puro alla
prossimità, poiché coltiva una dissoluzione dell'io – inteso come istanza identitaria limitata, coerente,
persona-funzione nella storia – in favore di un noi inteso come sé inconcluso e universale. Si tratta, sia
chiaro, di una solitudine tanto intransigente quanto sofferta, che continuamente prova a gettare un ponte
verso un possibile com-patire, verso una complicità, attraverso la creazione di uno spazio di fragilità, l'opera
d'arte, in cui artista e pubblico verificano proprio un “sentire comune”.

 

È così che la poesia finisce per sembrare, non più a Natale ma ormai in primavera, un atto estremo di
compassione.

 

 

Intervento nato in occasione del parlamento sulla compassione tenuto da Anna Stefi con Antonio Prete, Maria Laura Bergamaschi e Rossella
Menna al Teatro Rasi di Ravenna, nell'ambito dei Parlamenti d'Aprile 2015 del Teatro delle Albe.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



