
 

Antifascismo, Shoah e la zona grigia 
Marco Belpoliti
7 Dicembre 2015

Tra i primi giornali a riportare le notizie sulle deportazioni e lo sterminio operato dai nazisti nel febbraio del
1945 quando ancora il Nord è occupato e Mussolini vivo, è il periodico Israel. Il 4 febbraio un articolo
apparso sul foglio ebraico ricorda tre ebrei uccisi definendoli “combattenti per la libertà”. Il tema della
deportazione degli ebrei italiani è in quel momento compreso dentro l’identità scaturita dalla Resistenza. La
narrazione antifascista ha assorbito il tema dello sterminio del popolo ebraico. Settant’anni dopo, di
antifascismo e Resistenza non se ne parla quasi più, o almeno non in quei termini, mentre il paradigma
“vittimologico” della Shoah è dominante, come scrive Anna Foa nella introduzione al volume di Manuela
Consonni, L’eclisse dell’antifascismo (Laterza). L’antifascismo non è più il cemento dell’identità delle forze
cattoliche, socialiste, azioniste e comuniste, per altro oggi dissolte, le stesse che alimentarono la lotta alla
Repubblica di Salò e agli occupanti tedeschi; la lotta di resistenza appare come un valore lontano, remoto,
messo in discussione in libri e dibattiti, affidato alla celebrazione sempre più stanca del 25 aprile. Al
contrario, nel corso degli anni Settanta la Shoah è andata costruendo un suo modello memoriale, separandosi
dalla Resistenza e definendo il tema della sua unicità, culminato nella Giornata della Memoria. Secondo la
studiosa, che insegna nella Università di Gerusalemme, la caduta del paradigma resistenziale sarebbe anche il
risultato di questa nuova visione. Manuela Consonni ricostruisce questa storia attraverso l’asse fondamentale
delle memorie scritte dagli ex deportati, sia nel periodo immediatamente seguente la fine della guerra, dal
1945 al 1948, che negli anni Settanta e Ottanta, quando tre diverse ondate di testimonianze furono rese
pubbliche. Si tratta di un lavoro importante che mette in campo problemi complessi di ordine sia
storiografico che politico, e che ha nella divaricazione tra memoria della Resistenza e memoria della
deportazione ebraica il suo punto focale. Fino alla metà degli anni Settanta il modello del deportato era
quello eroico del politico rinchiuso a Mauthausen e Buchenwald, oppositore del fascismo, combattente della
Resistenza contro il mostro nazista. Un posto minore, in una visione dominata dalla figura maschile, avevano
le stesse figure femminili, nonostante che tra le prime testimonianze scritte ve ne fossero diverse di donne.
Dello sterminio ebraico se ne parlava in modo ridotto, come una specie di sottoprodotto del nazismo; il
paradigma antifascista era fondamentale dopo la rottura della unità di governo tra democristiani e comunisti
negli anni Quaranta del XX secolo; la lotta ideologica che ne seguì nei due decenni successivi fece sostenere
ai comunisti che la Resistenza era stato il Secondo Risorgimento d’Italia; i campi di concentramento nazisti
occultavano agli occhi dei militanti di quel partito l’esistenza dei Gulag sovietici. Manuela Consonni s’inoltra
in questo terreno storiografico e arriva sino alla data del 1989, alla fine dei regimi comunisti all’Est, per
quanto la successiva dissoluzione del Movimento Sociale, la sua mutazione e cooptazione nei governi
Berlusconi, abbia modificato ulteriormente il quadro d’insieme. Della crisi del paradigma resistenziale, tema
che lo stesso Pasolini sulla scorta di Franco Fortini proporrà negli anni Sessanta negli Scritti corsari in modo
provocatorio (l’equivalenza fisica dei giovani fascisti e antifascisti) verrà affrontato in modo originale da
Primo Levi, autore centrale nel libro di Manuela Consonni. Lo scrittore e testimone torinese è davvero una
figura emblematica. La sua posizione diverge da quelle dominanti in ogni decennio, sia riguardo il tema
generale della deportazione sia rispetto alla questione dello sterminio ebraico. Nel 1947 Levi titola il suo
libro Se questo è un uomo, e non Se questo è un ebreo, eppure descrive la deportazione degli ebrei ad
Auschwitz; il libro inizia parlando del campo di Fossoli e degli ebrei internati senza fare menzione della sua
cattura come partigiano, cosa che invece accade nella edizione uscita nel 1958, quella che oggi leggiamo. In
un successivo articolo del 1955, Anniversario. Deportazione, Levi mette in discussione la retorica della
deportazione politica antifascista e parla delle vittime del nazismo (uomini, donne, bambini) rifiutando il

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/antifascismo-shoah-e-la-zona-grigia
https://test.doppiozero.com/marco-belpoliti
http://www.laterza.it/index.php?option=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788858118931


facile paradigma “vittimario”. In un’epoca in cui tutto appariva bianco o nero, scrive dei carnefici definendoli
uomini alla pari delle loro vittime. Sono temi che non troveranno spazio nella lettura successiva della Shoah
e dell’Olocausto diventate canoniche nel corso degli anni Ottanta. E nel 1986, pubblicando I sommersi e i
salvati, metterà in dubbio la stessa memoria quale fondamento della testimonianza aprendo la discussione
sulla corresponsabilità delle vittime con il tema della “zona grigia”. Levi appare controcorrente sia rispetto
alla vulgata antifascista dell’eroe resistente sia al successivo martirologio delle vittime della Shoah. Il libro di
Manuela Consonni ci aiuta a definire meglio le forme e i limiti delle diverse letture della deportazione, un
contributo essenziale per comprendere quello che resta di una delle più grandi tragedie del XX secolo, che
continua a gettare la sua lunga ombra anche sul XXI.

 

 

Post Scriptum

 

Levi, Rumkowski e la zona grigia

 

Al termine del suo volume Manuela Consonni cita due lettere di Primo Levi che fanno luce sulla
formulazione della “zona grigia”. Si tratta della pagine in cui narra la storia di Chaim Rumkoswki, presidente
del Ghetto di Lodz, che s’era incoronato Re e aveva battuto moneta con il suo nome dentro il perimetro della
città polacca. Levi dedica a questo personaggio un racconto nel 1977, “Il re dei Giudei”, uscito su “La
Stampa”, dove compare la riproduzione della moneta trovata dal giovane chimico per terra ad Auschwitz;
quindi il racconto è raccolto nel volume Lilít, quindi diventa un capitolo della Zona grigia, per cui lo riscrive
in parte mantenendo sostanzialmente identico il discorso. In questo capitolo de I sommersi e i salvati Levi
sviluppa un complesso discorso sul rapporto tra gli individui e il potere. Rumkowski compilava le liste dei
deportati ebrei che i tedeschi trasportavano con i treni alle camere a gas; poi finirà lui stesso in questo modo.
La fonte principale del racconto di Levi è un articolo di S. F. Bloom, Toward the Ghetto Dictator apparso
negli Stati Uniti in una rivista ebraica, “Jewish Social Studies” nel gennaio del 1950. Si riteneva che Levi lo
avesse letto all’epoca della sua prima pubblicazione, anche se già c’erano elementi che facevano pensare a
una sua lettura più tarda del saggio; due lettere documentano che lo richiede alla cugina Anna Foa, sposata
Jona, che risiede in America, nel febbraio del 1975. Lo riceve a breve giro di posta nel marzo del medesimo
anno, in fotocopia. In una missiva del 9 marzo 1975 Levi ringrazia la cugina, che gliel’ha spedito, e insieme
le annuncia l’uscita imminente di suo nuovo libro, Il sistema periodico. Due anni dopo esce il racconto sul
giornale torinese. Si può ipotizzate che il tema covasse in lui da lungo tempo. Cosa lo abbia indirizzato verso
Rumkowski, oltre alla moneta custodita in un cassetto, non è ancora dato di sapere con certezza, forse la
lettura di un romanzo di Saul Bellow del 1971, in cui compare, o forse altro; con ogni probabilità la questione
la stava ruminando da molti anni.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





