
 

Remix, di Vito Campanelli 
Tiziano Bonini
10 Dicembre 2015

Il libro di Campanelli arriva in un momento storico in cui chi studia la cultura digitale, le sue proprietà
estetiche e le sue conseguenze sociali ha ormai maturato un forte scetticismo e una buona dose di disincanto,
dopo la grande sbornia degli entusiasmi generati dalla popolarità del web 2.0 e dei social media. Dagli
scandali della NSA in poi, passando per gli editoriali critici di Evgeny Morozov, Internet si è rivelato essere
non più soltanto uno strumento dall’enorme potenziale emancipatorio e liberatorio, bensì (soprattutto,
secondo alcuni) uno strumento di propaganda, controllo e censura. Il basso profondo che si ode sullo sfondo
della lettura di tutto il libro di Campanelli (anche autore di Info War) è in sintonia con questa lettura critica
della cultura digitale e troverà oggi molti più lettori di quando uscì, in altre forme, la sua versione originale,
cinque anni fa. Remix è infatti la ri-scrittura e il re-mix di un libro – Web aesthetics. How Digital media affect
culture and society – pubblicato dall’Institute of Network Cultures di Lovink, che forniva, in anticipo, una
chiave di lettura critica per capire le conseguenze sociali della cultura digitale.

 

Leggere oggi Remix in realtà è come leggere un libro di storia che passa in rassegna le caratteristiche
principali del liquido amniotico in cui siamo stati immersi negli ultimi dieci anni (da quando il web è anche
social). “Remix”, “Meme”, “amatori vs. professionisti”, “bricoleur digitale” sono le parole chiave tramite le
quali potremmo riassumere cosa è successo negli ultimi dieci anni di storia di Internet. Campanelli disegna
una dettagliata e raffinata genealogia di queste parole chiave, che solo oggi, a distanza di qualche anno dal
loro affermarsi, riusciamo a guardare con un po’ di lucidità e distanza. È un libro utile per riemergere
dall’acqua in cui abbiamo nuotato per anni, sedersi a riva e guardare l’oceano con una prospettiva più ampia,
per sollevarsi con lo sguardo oltre il livello di galleggiamento.

 

Campanelli discute con intelligenza ed eleganza teorica tutti quegli studiosi di media che prima di lui hanno
aperto il solco della riflessione sul remix come nuovo paradigma compositivo popolare, da Bourriaud a
Manovich, da Navas a Lessig, distruggendo, se ce ne fosse ancora bisogno, il mito dell’autorialità e
dell’originalità. Lev Manovich, in particolare, è chiamato in causa più volte, nel corso di tutto il libro,
essendo stato tra i primi a cogliere le linee di frizione dell’estetica del web che si andava affermando. Un
libro che riletto oggi è molto più utile di cinque anni fa, oggi che quelle pratiche di remix collaborativo di cui
parlava Manovich sono ancora più diffuse e più radicate nel quotidiano di quanto non lo fossero allora. Nel
2007, sull’onda del fascino per gli articoli di Manovich e Navas sul remix, scrissi un articolo sull’estetica del
remix nelle opere collettive di Wu Ming, che terminava così:

 

“La cultura del remix è entrata a far parte del quotidiano, metabolizzando e neutralizzando le avanguardie. Se
nel novecento le avanguardie artistiche arrivavano dalle élite, oggi, se ancora è lecito parlarne, vanno cercate
tra il popolo ignoto dei blogger, remixer, dj, musicisti che ogni giorno si incontrano e si scambiano contenuti
sui siti di social networking. Un rumore bianco continuo attraversa costantemente la Rete, è il buzz, il
ruminare costante di milioni di utenti su materiale altrui, un processo di digestione infinito che si moltiplica

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/remix-di-vito-campanelli
https://test.doppiozero.com/tiziano-bonini
https://www.academia.edu/1399334/Wu_Ming_e_larte_del_Campionamento_Bit_generation_e_cultura_del_remix


di giorno in giorno. In questo momento milioni di testi, immagini, video, narrazioni sotto forma di dati
vengono campionate, taglincollate, replicate, manipolate, remixate e salvate in file diversi da quelli di
partenza. La Rete è una enorme macchina narrativa che agisce seguendo le tecniche del remix. Parafrasando
Gertrude Stein, ogni

narrazione è sempre più un remix di un remix di un remix di un remix.”

 

Non immaginavo quanto questa estetica si sarebbe espansa negli anni a venire e non avevo ancora sviluppato
quegli anticorpi che, come invece avviene nel libro di Campanelli, mi avrebbero permesso di coglierne anche
gli aspetti più critici, il fatto cioè, che questo flusso costante di remix di oggetti digitali produca anche una
messe di dati che rappresentano il petrolio delle nuove corporation dei media globali. Eppure, nonostante ora
quegli anticorpi siano molto più diffusi e anche io abbia imparato a svilupparli, c’è ancora qualcosa che mi
divide dal sintonizzarmi completamente con la tesi del libro. Campanelli appartiene pienamente a una
tradizione di filosofia critica che discende da Adorno passando per Debord e Baudrillard, una tradizione in
cui i media sono soltanto manipolatori produttori di false coscienze e in cui gli spettatori (oggi utenti)
credono di divertirsi con i prodotti dei media mentre invece ne vengono sfruttati. Questo distacco dalle
frequenze del libro per me avviene al capitolo 3 – “Amatorialità in polvere”, quando Campanelli, anche a
ragione, mette in discussione i miti della creatività e dell’interattività che hanno pervaso la retorica intorno
alla rete negli ultimi anni:

 

“Meno comprensibile è l’elogio, ricorrente in una certa letteratura, delle esistenze creative che sarebbero rese
possibili dall’avvento del digitale. Ciò che sfugge in tali panegirici è che, in questi anni, più che a una
liberazione di energie creative si è assistito all’espropriazione del tempo libero di masse sempre più
numerose di individui. Si è ben lontani dall’ideale marxiano del superamento della dicotomia lavoro-tempo
libero, ovvero se superamento vi è stato esso è avvenuto nella  direzione di inglobare il tempo libero nello
spazio del lavoro: al lavoro in fabbrica o in ufficio, l’individuo – soggiogato dal mito della creatività – ha
aggiunto un nuovo tipo di lavoro, quasi

mai retribuito” (p. 101).

 

Se è vero, come sostiene Jonathan Crary, che il capitalismo contemporaneo sta sottraendo l’ultima risorsa del
tempo libero, il sonno, per metterlo a valore, è anche vero che c’è molta differenza tra chi è costretto a
lavorare, malpagato, e chi invece, come un utente di internet, si diverte a passare il proprio tempo libero su
Facebook, generando indirettamente del valore per questa azienda. Io non credo che gli utenti della rete si
siano fatti “espropriare” il proprio tempo libero da Facebook. Espropriare significa sottrarre qualcosa contro
la volontà di qualcuno. Ecco, nel caso degli utenti dei social media, non credo che nessuno si senta
espropriato del proprio tempo libero dedicato al mantenimento di relazioni sociali su Facebook. Mi riconosco
invece di più nella tradizione di pensiero che discende da Henry Jenkins, che vede in questa “perdita di
tempo” una forma di coinvolgimento emotivo, e non un semplice sfruttamento. Che questo coinvolgimento
venga poi trasformato in valore e commercializzato, non c’è più alcun dubbio e fa bene Campanelli a
sottolinearlo. Ma, come Adam Arvidsson sostiene da un po’ per confutare le ipotesi del sociologo critico
Christian Fuchs, l’appropriazione di valore non sta nello sfruttamento del lavoro degli utenti, quanto nella
messa a valore dell’affettività e delle passioni degli utenti. C’è una differenza, sottile ma c’è, tra chi crede
che gli utenti si facciano prendere per il naso dalla furbizia dei media commerciali senza ottenere niente in
cambio e chi crede che invece gli utenti sanno impiegare forme di resistenza e trarre anche dei benefici dalle
loro attività di remix dentro il recinto dei media commerciali.

 



Adorno credeva che gli ascoltatori della radio fossero degli idioti intontiti dalla musica popolare che serviva
per attrarre la loro preziosa attenzione e rivenderla alla pubblicità; Smythe (un altro sociologo dei media della
tradizione critica) credeva che chi guardava la tv lavorasse gratuitamente per gli investitori pubblicitari e
Fuchs e i teorici del “digital labor” credono, sulla stessa lunghezza d’onda dei loro predecessori, che gli
utenti della rete lavorino gratis per Zuckerberg. Se da un lato hanno tutti ragione, la loro teoria svela soltanto
una parte del processo, sminuendo il ruolo di chi guarda, ascolta, remixa, dentro e fuori i confini delle
industrie culturali (un tempo) e creative (oggi).

 

La creatività e l’interattività che Campanelli cerca di smontare sono due proprietà dell’attuale cultura digitale
molto più complesse e sfuggenti di quanto vorremmo credere ed è troppo facile ridurle alla categoria di “falsi
miti”. Personalmente, nonostante il disincanto sopraggiunto alla sbornia delle potenzialità del web 2.0, mi
interessa di più soffermarmi su come le persone usano i media e perché lo fanno, su quella porzione della
cultura digitale che il pensiero critico mette in secondo piano. Quando le persone, loro malgrado costrette
dentro strumenti digitali non conviviali come Facebook, pubblicano un meme che si prende gioco di un
politico e lo fanno girare all’interno delle loro reti sociali, oltre che generare del profitto per Facebook stanno
anche affermando le proprie identità politiche di cittadini, stanno compiendo azioni politiche, come
dimostrano Jenkins, Ford e Green in Spreadable media e queste azioni, spesso, non si limitano ai recinti
digitali di Facebook, ma tracimano (o più spesso, iniziano) nel mondo reale. Anche quando pubblichiamo il
video (terribilmente montato) del compleanno di nostro nipote su You Tube, oltre a generare profitti per
Google, stiamo compiendo un atto, che secondo il sociologo inglese David Gauntlett, è in sé creativo: “la
creatività quotidiana si riferisce a un processo che mette in relazione almeno una mente umana attiva con il
mondo materiale o digitale, allo scopo di realizzare qualcosa. Tale attività non è mai stata svolta prima in
questo modo dalla persona. Il processo può suscitare varie emozioni, tra cui l’eccitazione e la frustrazione,
ma specialmente gioia. Quando ci troviamo di fronte al risultato e lo apprezziamo, possiamo percepire la
presenza del realizzatore e riconoscere tali sentimenti” (Gauntlett, La società dei makers, p. 106). Sfido
chiunque, ad esempio, a non riconoscere come un atto creativo e gioioso il remix fatto dai fan di Star Wars in
“Star Wars Uncut”. Eppure secondo la lente del pensiero critico dovremmo intendere quest’opera come
un’appropriazione da parte del Capitale (la casa produttrice di Star Wars) del lavoro gratuito degli
appassionati della saga. Se lo avesse visto Adorno lo avrebbe liquidato come una perdita di tempo, lui che
considerava, per esempio, il juke box come una macchina per attirare i babbei nei bar con la promessa della
gioia e della felicità. Forse, come ha scritto David Byrne, “Adorno non si era mai divertito in una sala da
ballo”. Non si può eliminare la gioia dall’analisi dei media. “Sfruttati e felici”, direbbe Carlo Formenti, un
altro esponente del pensiero critico intorno ai media. Può darsi, ma è solo una parte del discorso. Il problema
è che la cultura digitale corrente ha molte facce, inestricabili e irriducibili. La gioia della creatività quotidiana
e del mantenimento delle relazioni sociali sui social media è inestricabilmente connessa alla sua messa a
valore (qualcuno parla di “digital enclosures”) da parte delle piattaforme, ma esiste e va riconosciuta, senza
essere liquidata come semplice “falsa coscienza”. L’analisi “socio-estetica” della cultura digitale fatta da
Campanelli, illumina, molto bene, soltanto una facciata delle nostre pratiche digitali quotidiane.

 

Il libro di Campanelli non parla solo di questo, anzi, forse io mi sono soffermato fin troppo su questo aspetto
a me molto caro. È un libro che vale la pena leggere, per essere più consapevoli delle nostre azioni
quotidiane, mentre ruminiamo costantemente immagini, notizie e soprattutto… notifiche.

 

 

Il libro: Vito Campanelli, Remix, Analisi socio-estetica delle forme comunicative del Web, doppiozero books 2015, e-book, € 8,00

https://www.che-fare.com/facebook-non-e-conviviale/
https://test.doppiozero.com/materiali/speciale-maker-faire/la-societa-dei-makers
http://www.starwarsuncut.com/
https://test.doppiozero.com/libro/remix


Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





