
 

Violenza e Islam 
Adonis Al? A?mad Sa??d E?bar
9 Dicembre 2015

Adonis (Al? A?mad Sa??d E?bar) è uno dei più importanti poeti e intellettuali del mondo aravo. Nato in un
villaggio siriano nel 1930 da una famiglia di origine contadina, ha compiuto gli studi universitari a Damasco,
laureandosi in filosofia. Successivamente si è trasferito a Beirut dove ha lavorato come insegnante e
giornalista. Vive a Parigi. La sua opera è stata insignita di numerosi premi letterari. Tra i suoi libri: Memoria
del vento, Cento poesie d'amore, Oceano nero.

 

 

Houria Abdelouahed insegna all'Università Paris Diderot. È psicoanalista, traduttrice e autrice, fra l'altro, di
Figures du féminim en islam (PUF, 2012)

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/violenza-e-islam
https://test.doppiozero.com/adonis-ali-ahmad-said-esbar


Houria Abdelouahed

 

 

H: Si parla sempre più spesso di radicalizzazione.

 

A: Non si può comprendere questo fenomeno se non si fa lo sforzo di ripensare la nascita dell’islam. Come
abbiamo detto, la violenza è intrinsecamente legata alla nascita dell’islam, che sorge appunto come potere.
Questa violenza ha accompagnato la fondazione del primo califfato e attinge a certi versetti coranici e ai
primi commenti al Testo.

 

H: L’Isis ci riporta a un’epoca in cui la gente o si convertiva all’islam o moriva.

 

A: Abbiamo citato alcuni versetti, ma il Corano ne contiene molti altri, non meno violenti. Questa violenza è
stata istituzionalizzata, ormai fa parte della forma statuale. Si aggiunga che i musulmani hanno agito fin
dall’inizio da conquistatori. Il secolo che seguì alla morte di Maometto fu molto sanguinoso e la guerra
arabo-araba, o la guerra musulmano-musulmana, non è mai finita. Basta leggere le opere sulla storia degli
arabi.

 

H: Ma perché l’islam ha resistito al cambiamento?

 

A: Non abbiamo tenuto conto, o non abbastanza, della natura umana: il potere, il denaro e la violenza.
L’islam ha risvegliato nell’essere umano l’istinto del possesso.

 

H: Vale a dire: aggiungere ai tentativi di risposta la dimensione psicologica e parlare del pulsionale. Il testo
fondatore e i primi testi dei commentatori hanno permesso al maschio di soddisfare pienamente le proprie
pulsioni, in particolare quella di possesso e quella sessuale. L’idea del paradiso come luogo di soddisfazione
assoluta dove la nozione di mancanza non esiste è indice di una fantasia o di un rifiuto della castrazione. La
fondazione ha colto l’essenziale nella natura della pulsione e della fantasia. Si può parlare di una malattia
dell’islam, come ha fatto Abdelwahab Meddeb?

 

A: In La malattia dell’islam, Meddeb parla anche di un islam bello e vero.

 

H: Ma all’interno dell’universo musulmano ci sono la mistica, la filosofia, la letteratura...

 



A: Questi movimenti intellettuali non appartengono all’islam in quanto stato o istituzione. I mistici e i filosofi
hanno usato l’islam come un velo o come un mezzo per sfuggire ai processi e alle condanne. Dal testo
coranico non emerge alcuna filosofia.

 

H: Certo, la filosofia viene dalla Grecia e la mistica ha attinto a diverse fonti: il platonismo, il neoplatonismo,
il cristianesimo, la lingua... Ma coloro che hanno forgiato questo pensiero vivevano all’interno della società
musulmana.

 

A: I mistici dell’islam citavano il Testo per giustificare le loro interpretazioni, ma leggendo le loro opere ci
rendiamo conto di quanto siano distanti dal testo coranico. Ibn ‘Arab?, per esempio, ha forgiato un sistema di
pensiero che rompe radicalmente con la concezione religiosa e musulmana dell’uomo e dell’universo.

 

H: Ibn ‘Arab? era un grande filologo. Il suo interesse non era rivolto ai precetti, ma a ciò che la lingua
nasconde nei suoi nuclei semantici. Era, come te, un amante della lingua. Il suo pensiero era imperniato su
ciò che la lingua può esprimere e sulle realtà che non può dire.

 

A: Era un poeta e non aveva alcun rapporto con la dottrina, né col dogma, né col pensiero religioso. I suoi
scritti, come le parole di al-?all?j, non avevano niente a che fare con il pensiero ortodosso e con
l’insegnamento religioso. Era una strategia e una forma di autodifesa. In fondo, è quello che facciamo anche
noi: cerchiamo un islam vero e grande per proteggerci dalla violenza. Si può persino dire che Ibn ‘Arab? ha
liberato la lingua dall’islam. I pensatori appartenenti alla società araba erano obbligati a indossare una
maschera chiamata «islam» al solo scopo di aggirare l’ordine di uccidere qualunque musulmano
abbandonasse la propria religione. Quelli che non l’hanno fatto hanno subito, come al-?all?j, persecuzioni e
condanne a morte, per non parlare della distruzione

delle opere. Niffar?, per esempio, ha scritto un libro che ha dovuto aspettare mille anni prima di essere
scoperto. Ancora oggi, pochi lo conoscono.

 

H: Anche quando un libro viene pubblicato, il suo autore resta sconosciuto. In Egitto una fatw? si è opposta
alla riedizione dei Fut???t al-makkiyya (Le rivelazioni meccane) di Ibn ‘Arab?, pubblicati per la prima volta
dall’emiro ‘Abd el-Kader. Ciò detto, penso che Averroè, Ab? Bakr al-Raz?, Ibn al-Rawand?, Niffar?...
facciano parte della società araba, in quanto dissidenti.

 

A: La mistica e la filosofia non fanno parte del pensiero islamico, che è composto solo di fiqh
(giurisprudenza) e shar‘ (Legge).

 

H: Visto che abbiamo parlato di al-?all?j, mi piacerebbe ricordare queste parole meravigliose: quando Satana
si rifiuta di prostrarsi davanti ad Adamo, dicendo che non può cambiare l’oggetto del suo amore, Dio gli
dice: «Ti torturerò in eterno», e Satana risponde: «Non mi guarderai?», «Sì» dice Dio. «Allora il tuo sguardo
mi innalzerà al di sopra del supplizio. Fa’ di me ciò che vuoi.» Al-?all?j sarà l’anima dannata per amore. E



questo scambio fra il divino e l’innamorato stimola un’intera riflessione sulla lingua del mistico, sul segreto,
sull’amore, sulla trasgressione e la femminilità.

 

A: Ci rendiamo conto che la femminilità, come il femminino, travalica la donna e costituisce una posizione.
Anche la divinità rappresenta uno stato e una posizione. La femminilità è l’universo stesso. Non è questo,
però, l’immaginario dell’islam ufficiale. La mistica ha detto l’amore del femminile e della donna. Ha messo
sottosopra il pensiero sulla questione dell’alterità e della soggettività. Invece, nel Testo non c’è alcuna
soggettività.

 

H: Intervenendo a una trasmissione televisiva, hai detto che il dialogo fra Dio e Satana era molto
democratico. Erano in disaccordo, ma si parlavano. Dio avrebbe potuto annientarlo seduta stante, ma ha
lasciato che dicesse la sua.

A: Oggi non abbiamo neanche più questa possibilità. I musulmani non rispettano nemmeno il loro Testo e il
dialogo non è più ammesso. Il credente pensa di detenere la verità assoluta. Perciò, secondo lui, ogni altra
credenza è da rifiutare. Questa forma di religiosità ha trasformato la politica islamica in una techne il cui fine
ultimo è il potere e la ricerca dei modi per conservarlo. Tutta la storia degli arabi lo conferma. La loro è una
cultura di potere. Oggi, da un punto di vista politico ed economico, gli arabi hanno la possibilità di comprarsi
il mondo grazie al gas e al petrolio. Tuttavia, non hanno né Averroè, né Ibn Khald?n, né al-Ma‘arr?.

H: Mi ricordo un congresso sulla mistica tenutosi a Oran. Inutilmente, avevo cercato i Maw?qif dell’emiro
‘Abd el-Kader (tradotto in francese da Michel Chodkiewicz col titolo Écrits spirituels e quindi in italiano da
Anna Silva col titolo Il libro delle soste), che è stato un grande commentatore di Ibn ‘Arab?.

 

A: In questo senso, gli arabi sono i più poveri fra i poveri. Non conoscono né la loro cultura, né la loro
lingua. Come possono pensare di fare una rivoluzione? A partire da quali principi e su quali basi?

 

H: L’Isis propugna la fondazione di uno stato islamico, ma un progetto simile calpesta ogni idea di civiltà. In
Il disagio della civiltà, Freud dice che questa può fondarsi soltanto sulla rinuncia alla soddisfazione degli
istinti bruti. Ma oggi cosa vediamo? Sequestri di donne, sbudellamenti, decapitazioni e addirittura
cannibalismo...

 

A: L’uomo che si crede più forte della morte – perché soggiornerà tranquillamente in paradiso – pratica la
barbarie senza paura, né sensi di colpa. È separato dalla natura e dalla cultura. Vedo nell’Isis la fine
dell’islam: ne è senza dubbio il prolungamento, ma ne annuncia la fine. Oggi, sul piano intellettuale, l’islam
non ha niente da dire. Nessuno slancio, nessuna idea su come cambiare il mondo: né pensiero, né arte, né
scienza. Questa ripetizione è il sintomo stesso della sua fine. Infatti, supponiamo che l’Isis riporti una vittoria
sul piano politico o strategico: cosa potrebbe mai significare sul piano intellettuale e scientifico?

 

H: A parte il caos, non saprei. Nelle regioni dell’Iraq conquistate dallo Stato Islamico la scuola è stata
sospesa in attesa di elaborare un programma conforme ai dogmi della religione.



 

A: L’Isis non rappresenta una nuova lettura dell’islam, né la costruzione di una nuova cultura o di una nuova
civiltà. Incarna soltanto la chiusura, l’ignoranza, l’odio del sapere, l’odio dell’umano e della libertà. Ed è una
fine umiliante. Da un punto di vista storico, l’islam ha quindici secoli, ma sulla scala dell’umanità è poca
cosa: fino a oggi è durato meno dei faraoni, dei greci, dei romani... C’è un disagio reale, perché una religione
che possiede una visione e un progetto non può permettersi di sgozzare la gente. Anziché esaltare la libertà, si
rafforza il servilismo. L’individuo che vive nella società araba soffre una mancanza di libertà: non c’è libertà
di espressione, né di credo religioso, né di scrittura, né uguaglianza fra uomini e donne. A oggi, non ha
potuto vedere la luce una società civile e laica. La nozione di laicità è tuttora bandita e il potere politico opera
al di sopra della libertà. E dal momento che lo scontro non è legato al progresso, ma al potere, queste
rivoluzioni fanno uscire la gente di prigione solo per recluderla in un’altra prigione.

 

H: È vero che siamo ormai abituati a fare analisi economiche, socio-politiche e strategiche, ma non ci siamo
dati il tempo di riflettere sulla dimensione psicologica. Di fronte a ciò che sta attualmente succedendo, è
impossibile non pensare in termini di pulsione di morte o di

distruzione. Perché è di questo che si tratta, di un’autodistruzione. Demolendone le vestigia e le tracce, i
fanatici cancellano la loro stessa storia e distruggono i popoli che appartengono alla loro terra, i loro fratelli e
le loro sorelle. Bisognerebbe studiare questo fenomeno alla luce dei testi psicoanalitici sulla pulsione, il
parricidio, il matricidio, il fratricidio, la castrazione e il godimento.

 

A: Il wahabismo sta cancellando ogni traccia dell’umano. Dato che è Dio a fare ogni cosa, l’umano non può
inventare, creare o realizzare alcuna opera pittorica, musicale, poetica... E poiché c’è un solo Creatore,
bisogna eliminare ogni creazione umana, in quanto è wathan (idolo) e segno di idolatria. Questo spiega la
devastazione dei musei e dei siti archeologici. Si distrugge ogni opera prodotta dall’essere umano perché lo si
accusa di rivaleggiare con Dio. L’uomo deve essere soltanto un esecutore di precetti. Dio crea, l’uomo imita.

 

H: Mi viene in mente questo versetto: «Non eri tu a lanciar frecce, bensì Dio le lanciava ».1 La nostra
memoria è modellata da frasi che non mettiamo mai in discussione...

 

A: Dal momento che è Lui a lanciare, a uccidere, a fare ogni cosa, l’uomo è venuto al mondo solo per essere
guidato o telecomandato. Bisogna dunque cancellare le tracce di ogni creazione umana; e persino l’atto di
lanciare un oggetto qualunque, per esempio una pietra, non dipende da una decisione umana e individuale,
ma è dettato da Dio che decide ogni cosa. L’umano, in questo contesto, fa molta fatica a innalzarsi verso le
nobili vette della creatività, perché deve emanciparsi dal divieto religioso e dalla concezione comune e
diffusa che vede in ogni spirito di iniziativa un attacco nei confronti del divino. Il versetto coranico riflette
questa cancellazione dell’umano e delle tracce del suo passaggio terreno. «Wa yabq? wajhu rabbika, e solo
resta il Volto del Signore».2 Si può edificare una civiltà facendo strame dell’uomo e di ciò che è
profondamente umano?

 

H: Gli eventi attuali mostrano chiaramente che ciò a cui si mira è lontano dall’idea stessa di cultura.
Comprovano il trionfo del pulsionale.



 

A: Non è la malattia dell’islam. È il contrario della cultura, della civiltà e dell’umano. E aggiungo: è odio di
sé spinto fino al suicidio. Pur di andare in paradiso, ci sono migliaia di persone pronte a farsi saltare in aria. È
un fenomeno senza precedenti nella storia delle civiltà, un unicum assoluto nella storia dell’umanità. Il
cosiddetto jihadista ritrova il godimento eterno, quello del paradiso descritto dal Corano. Mentre il
godimento terreno è effimero, quello dell’aldilà è eterno e assoluto. La visione islamica, attraverso
l’immagine di un paradiso popolato di fanciulle, ha trasformato il sesso in uno strumento di seduzione a
favore della fede. Il musulmano che muore musulmano, o che muore per l’islam, in realtà non muore: lascia
questo mondo per andare in paradiso al cospetto di Dio. E in questo paradiso, moltiplica le sue possibilità di
godimento.

 

H: Vladimir Bartol, in Alamut, ha immaginato questo scenario: alcuni giovani fanatici si uccidono per andare
in paradiso, sinonimo per loro di donne e godimento. È la questione del godimento che riaffiora di continuo.

 

A: L’erotico riceve così una valenza divina. L’uomo ha inventato l’immagine di un fallo in paradiso che resta
eretto come l’alef destinato alla penetrazione della donna, per rafforzare l’idea che quest’ultima sia solo un
oggetto di possesso su cui l’uomo esercita il suo diritto di conquista. Così, anche nell’aldilà, la donna rimane
la cosa penetrata, posseduta. Il fallo diventa una sorta di fascinum naturale che non viene mai meno, ed è
quindi il simbolo del potere e dell’autorità.

 



Adonis

 

H: Gli imam wahabiti, su YouTube, non fanno che predicare il godimento eterno. C’è persino un imam che
ha usato la teoria della relatività per spiegare che al posto delle quaranta o settanta donne promesse
nell’aldilà, ogni musulmano ne avrà ogni giorno, tenendo conto che il giorno ultramondano è più lungo del
giorno terrestre, settanta che a loro volta avranno ciascuna settanta schiave da offrire all’uomo. Il godimento
dell’uomo è senza fine e il concetto stesso di «senza limiti» significa: niente castrazione. Quel che sta
accadendo oggi ci obbliga a riflettere sul rapporto dei primi commentatori del Testo con la questione della
castrazione.

 

A: Quello che sta accadendo merita uno studio psicoanalitico. L’uomo e la donna del jih?d sono ritratti come
uniti nel godimento, all’interno di un rito che li eleva. Ognuno dei due si innalza verso qualcosa che li
trascende. Cessano di essere due individui appartenenti a una società umana per diventare, dopo questa
consumazione o questo rapporto, due esseri universali.

 

H: Al tempo stesso, godere prima di trovare la morte, assaporare il godimento assoluto e indicibile è un modo
per assaporare l’incesto. Sul piano psichico, è una regressione. E se guardiamo da vicino la bandiera nera
dell’Isis, notiamo che mancano i punti diacritici. Persino la scrittura è invitata a regredire.

 

A: La regressione è generale. E coloro che cercano un altro islam all’interno dell’islam non lo troveranno
mai. L’islam dominante non riconosce ciò che lo contraddice. Abbiamo rievocato la guerra dichiarata ai
filosofi, ai mistici e ai poeti. Il riconoscimento dell’altro come diverso non è contemplato. L’islam rifiuta e
mette al bando tutto ciò che contraddice le sue tesi, e questo dimostra la sua estrema intolleranza. Non
riconosce l’uguaglianza tra gli individui, né tra gli esseri umani. E posso aggiungere che non promuove il
progresso, perché il suo presente è il passato-futuro.

 

H: Ogni movimento intellettuale si scontra con il piano politico-religioso. Bisognerebbe quindi lavorare in
modo laico sul testo religioso. Solo la laicità potrebbe garantirci un’interpretazione libera e una lettura libera
del nostro corpus.

 

A: Bisogna elaborare una nuova lettura, che distingua in modo profondo ed essenziale la pratica religiosa
individuale dalla dimensione collettiva e sociale. Senza questa lettura innovativa e moderna, l’islam resterà
prigioniero della violenza e del potere politico. C’è bisogno di una nuova interpretazione che separi ciò che è
politico, culturale, sociale da ciò che attiene al credo religioso di ciascuno. La religione dovrebbe essere una
questione individuale. Come è possibile che l’islam, che accetta che un ebreo e un cristiano abbandonino la
loro fede per convertirsi all’islam, si rifiuti di accettare che chi nasce musulmano possa scegliere di
abbracciare un’altra religione?

 

H: Quindi, secondo te, non è assolutamente possibile parlare di diversi islam?

 



A: Non esiste un islam moderato accanto a un islam estremista, né un islam vero accanto a un islam falso.
C’è un solo islam. Abbiamo però la possibilità di cercare altre interpretazioni.

 

H: Abbiamo quella dei fuqah?’ (teologi), che alimentano il wahabismo e quindi la shar?‘a. Poi ci sono quelli
che hanno letto la filosofia greca e occidentale, le scienze umane... e non possono più accettare questo islam
delle origini. Qualcuno propone la soppressione dei versetti imbarazzanti. Ma a cosa può servire? Delle due
l’una: o diciamo che è un testo divino e ce lo teniamo (cosa che appare difficile nel XXI secolo) oppure ci
reinventiamo la nostra modernità. Di fatto, fin dall’inizio, noi interroghiamo gli strati pulsionali e simbolici
della nostra identità.

 

A: C’è bisogno di una nuova interpretazione, libera e ponderata, e dobbiamo uscire da questa confusione fra
islam e identità. La religione non è un’identità. E ricordo due circostanze: all’epoca delle conquiste
islamiche, il mondo era quasi vuoto e la nuova religione non aveva davanti a sé una grande civiltà; per questo
ha prevalso. Oggi, invece, ha di fronte una civiltà che ha compiuto una rottura radicale con il passato, ma
l’islam non ha saputo dialogare con l’avanzata delle civiltà moderne. In questo senso, fa parte del passato.
Storicamente parlando, è finito.

 

H: Gli antropologi si interessano alla religione perché i loro studi si concentrano sulle basi simboliche della
cultura. Quando tu dici che l’islam «è finito», io interpreto così: l’eccesso pulsionale ha segnato la fine di una
religione le cui basi erano più pulsionali che simboliche. È terribile.

 

A: Davvero terribile. Quando si osserva l’islam nel mondo attuale, si viene assaliti dall’amarezza o da un
senso di rabbia e d’indignazione. Ignoranza, crudeltà, oscurantismo... Sgozzare, sbudellare le donne,
violentare, saccheggiare... Questi fatti segnano la morte dell’umano. I musulmani, per giunta, non dicono
niente su questa realtà. Di tanto in tanto si ode una voce qua o là, ma non esiste una vera ribellione.

 

H: A parte la paura e il condizionamento o l’indottrinamento, non potrebbe trattarsi di uno sbigottimento che
inibisce la reazione e il pensiero?

 

A: In ogni caso è vergognoso.

 

H: Come la rinascita ha bisogno di un periodo di latenza, anche la caduta lo richiede. Può darsi che ciò che
stiamo vivendo costituisca l’agonia di un mondo.

 

A: Sarà lunga. L’agonia sarà lunga. Lo dico con rammarico. Sono stato iniziato da mio padre, che era
musulmano, alla religione e alla poesia.

 



H: Hai scritto un testo sulla mancanza di progresso scientifico nella concezione islamica. Ma le scienze
umane non hanno ancora fatto davvero ingresso sulla scena intellettuale araba. Per esempio, i demoni sono
proiezioni, ma dirlo equivale a bestemmiare, perché la loro esistenza è attestata dal testo coranico. Ci sono
individui psicotici che parlano di geni o folletti definiti jinn, ma la società, plasmata dall’insegnamento
religioso, protegge la loro psicosi. Nelle nostre società si comincia a malapena a parlare di psicosi e di
nevrosi.

 

A: Ancora oggi, persino negli ambienti accademici, si continua a parlare di matrimonio fra un uomo e una
diavolessa o fra una donna e un genio.

 

H: Nel primo caso, si tratta di Bilqis, che nella versione musulmana divenne la donna di Salomone. La
leggenda vuole che sia per metà umana e per metà diavolessa. Io direi: come ogni donna, purché non ci si
perda nei meandri di un’interpretazione letterale.

 

A: Si può dire che l’islam è un terreno molto ricco per gli psicoanalisti come te. La cultura musulmana è
dominata dal pensiero magico, dalla leggenda e dalla superstizione. I musulmani sono ossessionati da
leggende considerate alla stregua di verità assolute. Non c’è nessuno spazio per il pensiero scientifico.

 

H: Il pensiero magico, protetto dalla religione e dall’analfabetismo, ostacola e impedisce il radicamento in
terra araba della psicoanalisi, la quale rimane un pensiero ateo, che si immerge nelle profondità dell’umano.
Queste profondità sono le pulsioni, la bisessualità psichica, la fantasia... Non abbiamo ancora riflettuto,
all’interno della nostra cultura, sull’assenza dell’uccisione del padre nell’islam, sul problema della scissione
nei primi narratori che descrivevano l’orrore senza il minimo pathos...

 

A: Ogni conoscenza psicoanalitica o filosofica che possa allargare gli orizzonti o decostruire la leggenda
viene combattuta. L’islam è antipsicoanalitico per definizione, perché la psicoanalisi apre nuovi orizzonti alla
riflessione e al pensiero.

 

H: Può persino spodestare Dio.

 

A: Senza dubbio. La psicoanalisi, nella sua essenza, rompe con la religione.

 

H: In questo contesto, è difficile che il mondo arabo possa dare alla luce un Freud.

 

A: Freud non è nato in un paese ebraico. Era un europeo di origine ebraica che viveva a Vienna. Ci sono
ebrei il cui pensiero è svincolato dalla religione. Ma l’islam è nato, come si è detto, in quanto potere, perciò
ostacola ogni pensiero che possa metterlo in discussione e minare i suoi fondamenti. E gli arabi provenienti



dalle società arabe diventano francesi, americani, canadesi o tedeschi. Quelli che oggi vivono in Francia,
come te e come me, non fanno parte, in senso stretto, della società araba o della cultura musulmana. Che
cos’hai a che fare tu con la cultura araba, a parte l’amore che provi per la tua famiglia?

 

H: Mi rimane l’amore per la lingua e il desiderio di trasformare la storia-leggenda in una storia-lavoro, per
usare la formula di Michel de Certeau.

 

A: L’islam ha represso persino la lingua. Non ha lasciato che si esprimesse liberamente in tutti i domini del
sapere. La nostra lingua odierna dovrebbe aprirsi alla modernità.

 

H: È un peccato che chi non legge l’arabo non possa comprendere fino a quale punto tu decostruisci il testo
coranico, come fai sia in Le livre du siège, sia in Ismaël e in Al-Kit?b. Continuo a pensare che il lettore
occidentale di Adonis non colga la profondità della decostruzione e la non religiosità della sua opera. Quando
tu ti appropri di un versetto, riesci a rendere il radicarsi della leggenda e del pensiero magico nella cultura
musulmana.

 

A: Sentivo il bisogno di decostruire questa cultura religiosa, di rimettere in moto il pensiero e la lingua. Ma
se tu, oggi, mi chiedessi cosa posso dare in quanto musulmano, ti risponderei che in quanto musulmano non
posso dare nulla.

 

H: Tu ami Cristo!

 

A: Come amo Ibn ‘Arab?, Niffar?, Ab? Nuw?s... come amo la poesia e la creatività. Cristo era un poeta.

 

 

1. Corano 8:17.

2. Corano 55:27.

 

 

 

Il brano è stato tratto da:

Adonis, Violenza e Islam. Conversazioni con Houria Abdelouahed, trad. it. di Sergio Levi, Guanda 2015 (ed. or. Le seuil, 2015), pp. 192, €
14,00, pp. 109-124.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.guanda.it/scheda.asp?editore=Guanda&idlibro=8254&titolo=Violenza+e+islam
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







