
 

La risemantizzazione romantica del bandito 
Alberto Volpi
17 Luglio 2011

Il merito di Walter Scott, in Ivanhoe, è stato quello di rimettere in auge, tra i primi e con maggior successo,
l’età dei raid, il Medioevo, nella sua versione idealizzata, fatta di “tanti prodi campioni, ben montati e
fastosamente armati”, pronti all’impresa e all’avventura, da ammirare “fermi sulle loro selle da
combattimento come colonne d’acciaio”. In più ha gettato un ponte tra il mondo dei cavalieri e quello delle
“bande di gagliardi fuorilegge” che vivono nelle foreste nelle canzoni popolari. Per esempio Gurth s’imbatte
nei banditi di Robin Hood, che decidono di lasciargli i denari del suo padrone e protagonista del romanzo, ed
anzi dichiarano: “È troppo simile a noi perché noi si possa dargli delle noie: i cani non aggrediscono i cani là
dove ci sono in abbondanza volpi e lupi”. Inoltre danno la possibilità anche al servo di conservare i propri
averi battendosi ai bastoni ferrati contro uno di loro in singolar tenzone; quando Gurth atterra l’avversario “
Bel colpo – esclamano i banditi – Vivano sempre i bei combattimenti e la vecchia Inghilterra!”. Quest’ultima
battuta introduce l’elemento decisivo, ovvero la risemantizzazione politico-nazionalistica del Medioevo, ivi
compresi i briganti (Robin Hood sarà infatti a fianco di Ivanhoe nell’aiuto portato a re Riccardo per
riprendersi il trono).

 

In Ivanhoe fa da sottofondo alle avventure, fin dalle prime pagine, il conflitto etnico-politico che ancora cova
sotto le ceneri tra i vinti Sassoni e i Normanni vincitori. Di Gurth e del suo padrone Cedric (padre del
protagonista che proscrive perché fedele al normanno Riccardo e per dare in sposa la protetta Rowena a un
nobile sassone) il priore Aymer dice al templare Brian che appartengono ad una “razza selvaggia fiera e
intrattabile”. In tutto il ciclo dei romanzi scozzesi si delinea un grande affresco del conflitto tra Scozia ed
Inghilterra, con una perenne reviviscenza del sentimento nazionale anche dopo l’unione del 1707 ad opera
della turbolenta corrente dei Giacobiti, i legittimisti favorevoli al ritorno sul trono degli Stuart, spesso
sconfinante nel banditismo come per Rob Roy. Scott si mostra “diviso tra due sentimenti, da un lato l’amore
per le antiche tradizioni del suo paese e la nostalgia per l’indipendenza perduta, e dall’altro la soddisfazione
assennata ma malinconica di appartenere al mondo moderno del progresso commerciale e della dipendenza
dall’Inghilterra” (D. Daiches); e se in fondo prevale in lui ragionevolmente il secondo aspetto, offre però un
potente impulso letterario alla causa dei popoli ancora privi di stato.

 

La risemantizzazione positiva del raider per eccellenza, il bandito, ricorre nella letteratura romantica di tutte
le nazioni. Il fascino del proscritto, che si scontra con la società costituita ma spesso ingiusta e intollerante, si
staglia con personalità abnorme e viene infine sconfitto, tocca evidentemente in profondità il sentire ferito e
ribelle dello scrittore di primo Ottocento. Victor Hugo dedica un’intera opera, tra l’altro capace di scatenare
vivaci polemiche come segno dell’irruzione di una nuova generazione sulla scena letteraria, a un proscritto
per motivi politici, quel Don Giovanni d’Aragona che si cela sotto le spoglie di Hernani e dichiara all’amata
Donna Sol: “Perché, se non lo sai ancora, io sono un bandito! Quando mi davano la caccia per tutta la
Spagna, solo la vecchia Catalogna, con le sue foreste e i suoi monti inaccessibili, tra le sue rocce dove solo
l’aquila può scorgerti, mi ha accolto come una madre. Sono cresciuto tra i suoi montanari liberi, poveri,
severi e domani, se la mia voce fa risuonare questo corno, tremila dei suoi eroi giungeranno subito davanti a

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/la-risemantizzazione-romantica-del-bandito
https://test.doppiozero.com/alberto-volpi


me”. In Ruy Blas si trova Don Cesare di Bazan che cambia invece la sua identità nel terribile Zafari per
motivi molto meno ideali (“Ero ricco, possedevo terre e castelli: potevo permettermi il lusso di mantenere
delle amanti. Bah! Non avevo ancora compiuto vent’anni e mi ero già mangiato tutto”) e tuttavia, quando il
cugino Don Sallustio gli propone di far cadere in una trappola la Regina, rifiuta con sdegno mostrando
comunque la propria superiorità morale: “Addio! Tra noi due, Dio sa distinguere il giusto. Coi cortigiani, coi
vostri pari, Don Sallustio, io vi lascio per restare qui, tra i furfanti. Io vivo coi lupi, non coi serpenti.”

 

È la letteratura tedesca drammatica a delineare per prima la tipologia di bandito che circola durante il
Romanticismo, quando Schiller riesce a mettere in scena a Mannheim nel gennaio 1782, con grande successo
e pari scandalo, la tragedia I Masnadieri. Karl Moor, il protagonista allontanato dal padre per gli intrighi del
fratello come già accadeva nella novella Per la storia del cuore umano di Schubart, possiede i connotati
superomistici dell’eroe romantico bello e maledetto. Il ritratto tutto in negativo tracciato dal fratello Franz
nella prima scena del primo atto, degno rappresentante della società filistea e attaccata al denaro, sbalza
invece in rilievo per contrasto tutte le qualità grandi e funeste “dell’anima di fuoco”. Costretto alla rapina
dalle invidie familiari, Karl ha con sé libertini e spiantati che in buona parte riesce a tenere a freno
sottoponendoli a un codice d’onore e a trasformarli in veri combattenti, anche se l’elemento politico viene
toccato fuggevolmente soltanto in una sua speranza: “Immagina un esercito di ragazzi in gamba come me, e
la Germania diventerebbe una repubblica in confronto alla quale Sparta e Roma sarebbero conventi di
monacelle”. Ancora una volta si imprime tuttavia nei raid narrati – la liberazione di un compagno o l’assalto
a un ricco truffatore – la figura geniale, assetata di giustizia e libertà assolute, che da sé si dà la propria legge:
“Egli non uccide come voi per il bottino; quando il denaro è a sua disposizione non se ne occupa più; è anzi il
terzo della preda, che gli spetta di diritto, egli lo regala agli orfani o ne dispone per far studiare qualche
giovane ben dotato. Ma se gli capita di poter fare la festa a uno di quei signorotti […]”.

 

Il racconto lungo Michael Kohlhaas di Kleist, indebitamente sfrondato della sua profondità metaforica e
filosofica sulla legge e la giustizia, presenta l’ennesima storia di torti e di soperchierie che creano un feroce
bandito. Il mercante di cavalli diventa così “uno degli uomini più onesti e al tempo stesso più spaventevoli
del tempo suo […] Il senso di giustizia, infatti, fece di lui un brigante e un assassino”. Dopo una lunga lotta
con la burocrazia egli ottiene finalmente che il barone Venceslao di Tronka venga condannato a ricondurgli i
morelli sottratti e sfiancati dal lavoro nei campi e a ingrassarli di persona nelle sue stalle; dato che il
signorotto ignora l’intimazione scatta il primo raid punitivo di colui che sarà il futuro terrore della Germania
nordorientale: “Kohlhaas vendette la casa, spedì i bambini, ben sistemati in una carrozza, oltre confine,
radunò, sul far della notte, anche gli altri servi, sette di numero, ognuno dei quali gli era fedele come oro
schietto, li armò, li fece salire a cavallo, e si mosse verso il castello di Tronka […] Così cala dal cielo
l’Angelo del Giudizio […] Quando spuntò il mattino, tutto il castello, fuorché le mura, era in cenere, e non si
trovava più nessuno, se non Kohlhaas e i suoi sette servi”.

 

Il romanzo più che il teatro può però mostrare con maggiore efficacia il raid spiegato all’interno di una
guerriglia nazionale. Ciò fa Balzac nel suo romanzo d’esordio, Les Chouans, che riprendendo per un’unica
volta il modello storico di Scott lo avvicina al suo tempo, il 1799, e lo ambienta nella Bretagna ribelle alla
piena annessione con la Francia rivoluzionaria. In questa zona arretrata il popolo, assai attaccato alla propria
nobiltà legittimista (il marchese di Mountouran, detto Le Gars) e ai propri sacerdoti pronti a benedirne i fucili
prima degli scontri durante le messe celebrate nella foresta, dà vita spontaneamente a una serie di azioni
contro i reparti della guardia nazionale considerati come invasori. Il giovane Balzac, ancora animato da un
temperato giacobinismo, si recò sul posto con curioso sguardo etnografico, e da ospite presso un barone del
luogo restituì i caratteri “semiumani” degli Sciuani. In primo luogo si sofferma nelle prime pagine sul
vestiario tradizionale e sull’aspetto fisico ai limiti dell’animalizzazione dei contadini bretoni: “Andavano a



piedi nudi, avendo come solo vestito una grande pelle di capra che li copriva dal collo ai ginocchi ed un
pantalone di tela bianca assai rozza, di cui la cattiva filatura segnalava l’arretratezza industriale del paese. Le
ciocche lisce dei loro lunghi capelli si univano così abitualmente ai peli della pelle di capra coprendo così
completamente i loro volti abbassati verso terra che si poteva facilmente prendere quella pelle per la loro”.
Segue il carattere chiuso e sospettoso, fiero e indomabile con cui si devono confrontare i coscritti: “Tutti,
borghesi e contadini, conservavano l’impronta di una malinconia profonda; il loro silenzio aveva qualcosa di
selvaggio e sembravano curvati sotto il giogo d’uno stesso pensiero, terribile senza dubbio, ma accuratamente
nascosto, perché le loro figure erano impenetrabili”. Infine, novità originale, la sensibilità verso il paesaggio
di boschi, vallate e rocce di un’esotica provincia analiticamente e amorosamente dipinta in lunghe
descrizioni, anche per il valore simbiotico con i personaggi e per il ruolo decisivo nell’attuazione di una
guerriglia capace di tenere in scacco il formidabile esercito rivoluzionario.

 

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





