DOPPIOZERO

lo parlo al muri

Andrea Ferronato
13 Gennaio 2016

«Un mio alievo, un giorno in cui era sbronzo, mi ha detto che ero un tipo simile a Gesu Cristo. Si burlava di
me, ovviamente. Non ho il minimo rapporto con quell'incarnazione. Semmai sono simile a Ponzio Pilato.
Cosa accomuna Jacques Lacan a celebre prefetto romano? Entrambi hanno posto |a stessa domanda: “ Quid
est veritas?’ Che cose laverita? Il secondo, pero, ebbe I'opportunita di porre tale domanda alla Verita stessa.
Racconta Giovanni nel suo vangelo (18,38): «Gli dice Pilato: “Che cosé laverita?’. E detto questo usci di
nuovo verso i Giudel e disse loro: “1o non trovo in lui nessuna colpa’». Perché Pilato fugge via? Perché non
ascoltalarispostadi Gesu Cristo, larispostadella Verita? Come Lacan, Pilato aveva forse capito qualcosa,
qualcosa che va oltre acio che si puo dire. Agostino d'lppona ci mostra come, anagrammando la domanda
posta dal prefetto romano, un risultato puo essere: “est vir qui adest” (€ 1'uomo qui davanti ate). Cio che
forse, dlora, accomunaveramente i due, € che entrambi avevano capito che la verita non puo essere veicolata
interamente da un dire, masi deve incarnare, € un pezzo di carne, & concreta, e in quel momento erali
davanti. Tanto concreta che anche larisposta che Gesu Cristo avrebbe potuto dare: “est vir qui adest”, in
quanto parola, non sarebbe stata verita. C'e dunque un buco insito nel linguaggio, per cui in tutto cio che si
dice qualcosa mente sempre.

In 1l mio insegnamento e lo parlo ai muri (Astrolabio 2014, a curadi Antonio Di Ciaccia) vengono raccolti
due cicli di conferenze, il primo tenuto tra Lione, Bordeaux e Strasburgo (1967-1968), il secondo, successivo,
presso I'ospedale di Sainte-Anne ( 1971-1972). Dallaletturadel sei interventi qui riuniti S evince come
I'intento lacaniano sia quello di mostrare I'impossibilita costitutiva di dire tutta la verita, verita a cui, secondo
lo psicoanalista francese, sembrerebbe invece mirare il discorso logico filosofico: questo, infatti, ancora
profondamente vincolato a dogma cartesiano del “chiaro e distinto”, affidandosi cioeé solo acio che é
presente e manifesto, non riuscirebbe a tenere conto di quell'eccedenza che lavitadi qualsias soggetto porta
in sé. I sapere logico, infatti, aveva fatto credere che attraverso un metodo rigoroso, ponendo come
fondamento alcuni principi detti universali, si sarebbe potuto dedurre una architettura salda e assoluta della
verita. Orapero ci si accorge che quelli che erano posti come principi primi non riescono veramente a
comprendere |'universalita, ma c'e un residuo che persiste a di fuori di quest'ordine.

Lagrande sorpresa che qui ci viene svelata e che questo non e I'unico sapere vigente, accanto ad esso Lacan
ve neintroduce un altro: il sapere dell'inconscio, che miraamostrarci un‘altraverita. Al pari del logos anche
I'inconscio perd haunasua“logica’, «é strutturato come un linguaggio»: macio su cui s sofferma
Lacan in questa frase, € I'articolo indeterminativo “un”, che mostra come tale strutturazione parta
dall'impossibilita di ridurre tutto a una determinazione. Non esiste dunque “Laveritd” ma“le veritd’ fatte di
un vero sempre nuovo in continuo divenire che bisogna sempre creare in ogni istante per cui non c'é altra
verita che quelladi oggi, quella cheio posso pensare e vivere.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/io-parlo-ai-muri
https://test.doppiozero.com/andrea-ferronato

Questa operazione perd non mira ad una decostruzione dissacrante di tutto il senso, ma mettein luce chetale
Senso non pud mai essere portato a senso comune. E impossibile intendere qualsiasi atto enunciativo allo
stesso modo. Il Simbolico, infatti, conserva sempre qualcosa del buco, e se il sapere analitico puntaa
ricoprire questo buco per formare dei saggi detentori di un sapere universale, viene ridotto a sintomo (
Snthomodaquino): diviene cioé un sapere alienato agli altri saperi, soggetto allo stesso destino di
insoddisfazione che vi & nel cercare di dire tutto.

I movimento che in questi sei interventi ci viene proposto € invece quello di porre I'impossibilitadel dire
tutto (nominata anche come castrazione o impossibilita del rapporto sessuale) in posizione dominante, il che
significa porre afondamento quella specie di perdita che si produce necessariamente nella significanza, quel
resto di Reale chelavita contienein sé. Enunciare, dunque, comporta un consegnarsi al'interminabile,
implicacioé larinunciadi unaverita come idolo, ossia statica, afronte di una possibilitadi unaverita
creativa.

Ecco perché laparola di Lacan non e direttain prima personaai suoi uditori maesso parlaa muri della
cappelladi Sainte-Anne. Vederlo parlare ai muri attua una nuova esperienza di parola che non puo lasciarci
indifferenti, cio che si indirizzaad infatti hala proprieta di ripercuotersi per echeggiare. La parola che
esce dalla bocca del maestro non e piu parola diretta, univoca, plagiabile, maarrivain modo distorto, con un
effetto di risonanza, un'eco, un rimbalzo che genera un'inflessione in essa. Tale distorsione, tale eco, cambia
la parola provocando afasie, incomprensioni che coincidono (cadono assieme) con il detto allargandolo,
arricchendol o dell'ascolto.

Arrivati a questo punto non si dipende piu dal dominio magistrale dove esprimersi significa esprimere
I'esattezza e la certezza del detto secondo il senso, macio che si dice rimanda colui che parla e colui che
ascolta a una risonanza che non sta alla verita. Questa operazione non ha come suo fine quello di condurre
verso un modo piul certo, esatto, dove tutto si ordina secondo la chiarezza di unaluce giusta. Non si scopre
dunque il bel linguaggio che parla con decoro per tutti: parlare ai muri genera un discorso dell'evento, dove la
risonanza produce una parola nuova, diversa da quella che esce dalla bocca del maestro, parola del divenire

in quanto s arricchisce nella e dellarisonanza del detto.

I muro dell'indicibilita della parola, dunque, non € piu barriera, non € solo vuoto, madiviene terreno fertile
per lacreazione di una parolaviva, sorgiva: paroladi verita. Lamancanzainsita nel registro simbolico
continua a sussistere, ma si scontra con I'effetto di risonanza, creando attraverso un'eco cio che non sta al
detto, in quanto non é circoscrivibile ad esso, e che contemporaneamente non puo cessare di dirsi perché una
tale risonanza non c'e affatto primadi essere dettamasi da nell'atto di enunciazione. Il dire haallorala
proprietadi una creazione che si rimettere sempre all'opera consegnandosi al'interminabile.

Lacan in questi interventi prende sul serio questa indicazione con tutte le difficolta e le contraddizioni che
essa comporta, rinunciando cosi aqualsiasi approccio ad una veritaimmobile, afavore di unaverita creativa.
Attraverso I'atto enunciativo la parola haluogo, ma essa, nello stesso momento, ha qualcosa che non sta d
detto ed e cio che rende necessario che sia detta di nuovo. Un ridire che perod non hale sembianze di una
mera ripetizione che impoverisce la parola, rendendola monotona, ma una ripetizione che tiene conto della
risonanza nel suo ripeters.



Attraverso questo nuovo approccio allaverita Lacan ci invitaaricominciare a pensare. Lo stile e diverso
rispetto a quello usato nei suoi Seminari: qui infatti latortuosita della sua parola si scontra con una platea di
uditori casuali che non conoscono quello che egli chiama il suo “ritornello”. Quello che ne emerge ela
costruzione di un campo dove la parola e libera di agire, muoversi, per divenire parola viva, attraverso una
fioritura continua che si rinnovain ogni istante per dare continuamente risposte nuove le quali non mirano ad
un compimento, ma ad un télos inteso come facolta del compimento, cioe il poterein atto di dare ogni volta
declinazioni sempre nuove e inaspettate. La verita cosi non € piu qualcosa di morto, che hail suo fine, ma
iniziaastupirci di nuovo in un continuo divenire presente e attuale, non accordabile ad alcuna genesi, alcun
inizio. Non c'é costruzione definitiva della verita, non si pud sostare a fianco della verita, ma essa necessita
sempre di una sforzo creativo. Veritamai compiuta, che non puod cessare di direil suo indicibile, che
ricomincia sempre distruggendosi e riedificandosi in ogni momento del suo divenire, che, come direbbe
Merleau-Ponty, non € mai del tutto nel mondo e tuttavia non e mai a di fuori del mondo.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




