
 

Sulla felicità come opera in lotta nel lavoro della
conoscenza 
Nicolas Martino
15 Gennaio 2016

Notava significativamente Alfred Sohn-Rethel che l'intellettuale stesso «ignora assolutamente l'origine
sociale delle sue forme concettuali»[1]. È bene tenerle a mente queste parole – e in realtà tutta la geniale e
troppo poco valorizzata ricerca di Sohn-Rethel sul rapporto tra forma denaro e forme del sapere – per provare
a svolgere qualche riflessione sulla felicità e l'infelicità nel lavoro della conoscenza, ricordando che proprio
qualche mese fa la storica rivista di filosofia «aut aut» ha dedicato un numero al lavoro intellettuale in epoca
neoliberale, un fascicolo significativamente intitolato «Intellettuali di se stessi»[2]. Essì, perché l'intellettuale
è ormai interamente colonizzato dalla forma di vita neoliberale che ha fatto di ogni vivente un imprenditore
di se stesso, e quindi lo ha catturato in quel marketing del sé che non sembra lasciare alcuna via di scampo.
Eppure proprio a partire da questa figura iperindividualizzata è possibile che emergano figure di vita comune,
è possibile aprire un discorso che sottragga il lavoro intellettuale all'infelicità di un narcinismo (narcisismo +
cinismo) esasperato.

 

Quella dell'intellettuale è una storia lunga e complessa che ha segnato di sé il Novecento, ma quella
dell'intellettuale imprenditore di se stesso è relativamente recente ed è possibile farla risalire alla metà degli
anni Settanta, in coincidenza con la grande controrivoluzione neoliberista. È il risultato da una parte della
consumazione di quella figura dell'intellettuale separato chiamato a distinguere il vero dal falso e il bene dal
male dall'alto del suo isolamento – consumazione indotta dalla trasformazione postfordista imperniata sulla
fine della separazione tra lavoro manuale e lavoro intellettuale e sulla valorizzazione del lavoro intellettuale e
creativo diffuso – e però anche del fallimento della risposta che a quella grande trasformazione tentò di dare
quell'intellettualità di massa prepotentemente emersa sulla scena delle metropoli occidentali dopo i cosiddetti
trenta gloriosi[3].

 

Quella trasformazione, come sappiamo, era stata intuita profeticamente da Hans Jürgen Krahl quando nelle
Tesi sul rapporto generale di intellighenzia scientifica e coscienza di classe proletaria del 1969 scriveva che
«la distruzione della coscienza culturale tradizionale apre la strada a processi di riflessione proletari, alla
liberazione cioè dalle finzioni idealistiche della proprietà, e ciò rende possibile anche ai produttori scientifici
di riconoscere nei prodotti del loro lavoro il potere oggettuale ed ostile del capitale e, in se stessi, degli
sfruttati […] i componenti dell'intellighenzia scientifica, d'altronde, non possono più intendere se stessi, nel
senso della borghesia illuminata, come possessori per così dire intelligibili della Kultur, come produttori di
rango superiore, di rango metafisico»[4]. Intuizioni profetiche poi ulteriormente sviluppate dalle lotte e dal
pensiero autonomo e post-operaista.

 

Ecco perché, dicevo, è bene cercare di tratteggiare l'origine sociale di quelle forme concettuali che hanno
catturato l'intellettuale dentro la nuova ragione del mondo, per dirla con Dardot e Laval, per cercare delle exit

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/sulla-felicita-come-opera-in-lotta-nel-lavoro-della-conoscenza
https://test.doppiozero.com/sulla-felicita-come-opera-in-lotta-nel-lavoro-della-conoscenza
https://test.doppiozero.com/nicolas-martino


strategies e iniziare a far retrocedere quanto più possibile l'infelicità. E questa origine, l'emergere
dell'intellettuale di se stesso, l'aveva individuata subito Gilles Deleuze in una straordinaria intervista del 1977
sui Nouveaux Philosophes. All'intervistatore che gli chiedeva cosa pensasse di questa nuova schiera di
giovani pensatori per lo più ex maoisti e normalisti, Deleuze rispondeva subito: «Nulla. Credo che il loro
pensiero sia nullo», ma poche righe dopo aggiungeva che «più fragile è il contenuto del pensiero, più
acquista importanza il pensatore, e tanto più grande è l'importanza che si attribuisce il soggetto
d'enunciazione rispetto agli enunciati vuoti». Insomma dopo l'avanguardia che aveva messo in discussione la
funzione autore, in musica, in pittura, nel cinema e anche nella filosofia, si assisteva a un significativo
«ritorno a un autore o a un soggetto vuoto e alquanto vanitoso», ritorno che rappresentava «una sgradevole
forza reazionaria», in virtù della quale i Nouveaux Philosophes si presentavano come dei «veri innovatori»
che introducevano in Francia il marketing letterario e filosofico[5]. E aveva proprio ragione Deleuze, perché
un anno prima, nel 1976, Bernard-Henri Lévy aveva inventato la pub-filosofia confezionando ad hoc un
dossier su «Les Nouvelles Littéraires», facendo del suo stesso nome un brand e lanciando un fenomeno
mediatico che avrebbe funzionato da modello per tanti altri che si sarebbero succeduti di lì a poco col
«nuovismo» d'assalto degli anni Ottanta: i nuovi critici, i nuovi pittori, i nuovi designer ecc.

 

Ecco, mi pare che fenomeni come questi siano interessanti soprattutto per questo, perché hanno rivitalizzato
la funzione-autore, funzione sulla quale lavora la ragione neoliberalista. È questo il ruolo eminentemente
politico ricoperto da operazioni come questa, al di là dell'aspetto più evidente che era quello di giustificare la
smobilitazione, come notava Nicos Poulantzas già nel 1977, e insieme a lui anche Bifo e altri sempre negli
stessi anni[6].

 

Eccola dunque l'invenzione dell'intellettuale imprenditore di sé, a cui va riconosciuto senz'altro il merito di
aver intuito subito il senso della sussunzione del lavoro culturale all'interno del capitale e le chances offerte
dalla società dello spettacolo. L'intellettuale mediatico e imprenditore di se stesso, senza resti, è una delle
possibilità aperte dalla controrivoluzione neoliberista, che disegna però le forme concettuali all'interno delle
quali si trova catturato l'intellettuale in generale e il knowledge worker del Quinto Stato. Un intellettuale che
non esiste fuori dalla restaurazione della funzione autore e quindi da una ipersoggettivazione individualista,
narcinista e caricaturale. È qui, probabilmente anche qui, l'origine dell'infelicità diffusa nel lavoro della
conoscenza, un lavoro attraversato dalla competitività neoliberalista fatta di prestazione, rating,
autosfruttamento, continua valutazione di sé e promozione strategica della propria aura.

 

 



Andrea Salvino, Histoire(s) du cinema, 2009

 

Sono queste forme concettuali che vanno abbandonate, ricordando per esempio l'avventura di Luciano
Bianciardi, indomito bardo del Quinto Stato e nostro fratello maggiore che seppe intuire, lo ha notato per
primo Paolo Virno, le trasformazioni del lavoro culturale anticipandone gli sviluppi post-fordisti, e che però
rimase catturato proprio dalla funzione-autore. Una funzione che faceva del nostro grossetano un beat ovvero
un bohémien che in fin dei conti amava cullarsi nella sua sconfitta solitaria, nella sua individualizzazione
come intellettuale di sinistra, non riuscendo a cogliere fino in fondo le conseguenze della trasformazione
vissuta in prima persona, una trasformazione che avrebbe aperto praterie sconfinate al dispiegarsi della
marea-bohème contro le enclosures giocate dal neoliberalismo intorno alla figura del bohémien.

 

Bianciardi rimase catturato proprio dall’aura del bohémien, come sottolinea anche Sergio Bologna in un
intervento di qualche anno fa[7], dove ricordando l'esperienza della comune fenomenologica di via Sirtori e
gli inizi dei Quaderni Rossi, racconta che: «a sentir raccontare la nostra quotidianità, di gente che si dava da
fare sul fronte, diciamo, “antagonista”, a sentir dire cosa accadeva a due passi da casa sua, il Nostro rimase
senza parole, guardandoci con diffidenza come se pensasse “questi mi stanno pigliando per il culo” oppure,
chissà, che si trattasse semplicemente di un’altra forma di bohème “politicizzata”, diversa da quella cui era
abituato lui, la bohème “artistica”. Era uscita da un anno La vita agra e per noi era stata come il pane.
Bianciardi era stato capace di rappresentarvi perfettamente la figura dell’Intellettuale di sinistra, proprio
quello che volevamo cercare di non essere». E aggiunge significativamente Sergio Bologna che per riuscire a
liberarsi dal ruolo che la società assegna all'intellettuale in realtà ci vuole parecchio di più che una presa di
posizione, occorre cambiar vita. Su questa contraddizione vissuta in prima persona da Bianciardi, sul rifiuto
dell’aura e sulle sconfinate praterie che la trasformazione post-fordista apriva alla marea-bohème, da un lato,



e sulla cattura e valorizzazione iperindividualizzata e narcinista dell’aura da parte della controrivoluzione
neoliberalista dall’altra, si consumerà anche il movimento degli anni Settanta in Italia.

 

Un’aura, quella in cui rimase catturato Bianciardi, messa a valore dall’industria culturale soprattutto a partire
dagli anni Settanta quando, con la fine della convertibilità del dollaro in oro decisa da Nixon nel 1971, il
denaro diventava inutilizzabile come mezzo per conservare valore nel tempo e si iniziava a investire nella
commercializzazione della produzione culturale e nel mercato dell'arte, puntando tutto sull’autenticità ovvero
sull’autorialità e quindi sulla valorizzazione della firma dell’artista convertita in brand, mentre l’intellettuale
cominciava a diventare appunto imprenditore di se stesso. E qui, forse, sarebbe davvero importante e
strategico sviluppare ulteriormente le ricerche di Sohn-Rethel sulla relazione tra forme del denaro e forme
concettuali.

 

Ma quale fosse la via di fuga dalla cattura della funzione autore lo ricordava Sergio Bologna nell'intervento
citato prima quando parlava della necessità di cambiare vita, riferendosi all'inchiesta e alla conricerca, una
pratica teorico-politica che puntava da subito a rovesciare lo stato di cose presente, ponendosi subito oltre la
funzione autore. E lo sottolineava già negli anni Settanta anche Danilo Montaldi, straordinaria figura di
sociologo e militante politico, quando scrivendo a un amico insisteva sulla necessità culturale e politica di
«essere capaci di essere quello che si è, salariati, studenti, intellettuali, e nello stesso tempo dimettersi da ciò
che si è e diventare uniti una cosa sola»[8].

 

Forse da qui si può ripartire per guarire dall'infelicità di cui soffre il lavoratore della conoscenza, per
costruire insieme quelle forme di vita in comune che richiedono sì una diversa soggettivazione, ma che solo
possono darsi all'interno di un progetto politico che rompa con la governance neoliberale. E non è forse
inutile, in questo senso, ricordare un episodio politicamente ancora molto significativo, il tumulto dei Ciompi
del 1378, e tenere a mente la lettura che di quella prima lotta per il comune diede Machiavelli nelle sue
Istorie fiorentine. Farla finita con il comando neoliberale significa organizzare una lotta di liberazione
dall'infelicità diffusa, far retrocedere quanto più possibile l'infelicità sapendo che la felicità è l'opera in lotta
nel lavoro della conoscenza. Ed è una lotta che ha bisogno di una poesia del comune, non più di poeti del
narcinismo.

 

 

 

 

Questo testo è stato letto al convegno Sovvertire l'infelicità, organizzato da Effimera il 3 e 4 ottobre 2015 a
Milano.

 

[1]   Alfred Sohn-Rethel, Il denaro. L'apriori in contanti, Editori Riuniti (1991), p. 14.

[2]   Intellettuali di se stessi. Lavoro intellettuale in epoca neoliberale, «aut aut» n. 365 (gennaio-marzo), a
cura di Dario Gentili e Massimiliano Nicoli, Il Saggiatore (2015).

http://effimera.org/convegno_2015/


[3]   Sull'intellettuale, la sua storia e le sue trasformazioni dal Novecento a oggi, si veda Enzo Traverso, Che
fine hanno fatto gli intellettuali?, ombre corte (2014).

[4]   Hans-Jürgen Krahl, Tesi sul rapporto generale di intellighenzia scientifica e coscienza di classe
proletaria in Id. Costituzione e lotta di classe, Jaca Book (1973), pp. 361-376.

[5]   Gilles Deleuze, À propos des nouveaux philosophes et d'un problème plus general, supplemento al no 24
di «Minuit», maggio1977; trad.it. A proposito dei nuovi filosofi e di un problema più generale, in Id., Due
regimi di folli e altri scritti. Testi e interviste 1975-1995, Einaudi (2010).

[6]   Nicos Poulantzas, L'inteligentsia et le pouvoir, in «Le Nouvel Observateur» n. 655, 30 mai, 1977;
Franco Berardi, Pierre Rival, Alain Guillerme, L'ideologia francese. Contro i «nuovi filosofi», Squlibri
(1977); Per un'analisi generale del fenomeno dei Nouveaux Philosophes si veda François Aubral, Xavier
Delcourt, Contro i «Nuovi filosofi», Mursia 1978.

[7]   Sergio Bologna, Luciano Bianciardi, il pane e la pentola: ripensare il lavoro della conoscenza, in «Il
Quinto Stato», 3 aprile 2012.

[8]   Danilo Montaldi e Giuseppe Guerreschi, Lettere 1963-1975 (a cura di Gianfranco Fiameni), Edizioni
Linograf (2000).

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

http://www.ilquintostato.org/bianciardi-il-pane-e-la-pentola-ripensare-il-lavoro-della-conoscenza/
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero





