
 

Intervista ad Anselm Kiefer. Le torri e la qabbalah 
Mauro Zanchi
21 Gennaio 2016

Dopo aver visto le sue torri nell’Hangar Bicocca, ho fatto un viaggio a ritroso nella sua opera. Poi ho
sentito il bisogno di leggere il testo che l’ha suggestionata, il Sefer hekhalot appunto, per capire un po’
meglio cosa volesse significare con tutti i suoi lavori sui sette palazzi celesti. Leggendo il testo, ho percepito
una forte ambiguità di fondo nel racconto. Non si capisce se il viaggio del protagonista sia un viaggio
ascendente o discendente. Il mistico deve superare delle prove terribili prima di giungere al cospetto del
Trono mistico. Nelle sue opere del passato, dove ha lavorato sul tema dei Palazzi celesti, questi hekhalot
sono rappresentati via via come gabbie volanti con palle di piombo all’interno, come luoghi fotografati in
bianco e nero, siti che sembrano fabbriche dismesse o  lager da cui fuoriescono dei flussi, come se fossero
anime degli ebrei morti. Ho letto, poi, che questo suo lavorare intorno al tema del Sefer hekhalot, è scaturito
dopo il suo viaggio a Gerusalemme. Vorrei che lei mi parlasse - visto che io ho provato, di fronte alle sue
torri dell Hangar Bicocca, allo stesso tempo, una sorta di repulsione e di attrazione - di questa frizione fra le
ambivalenze presenti nella fonte testuale e nelle sue installazioni.

 

Sì, la mistica della merkaba consiste di ambivalenze. Si dice che sia un viaggio verso l’alto, attraverso i sette
palazzi celesti. Ma si dice, anche, che sia un viaggio verso il basso. Questa coincidenza di due direzioni
contrapposte si trova già nel Faust di Goethe. Quando Faust scende dalle madri dice “salendo salendo
scendi”. E Lei mi ha ricordato un quadro che ho fatto, la gabbia con le palle di piombo. Le gabbie
rappresentano i palazzi celesti. E le palle di piombo, il peso, ciò che appartiene alla terra, rappresentano
naturalmente la direzione contraria, la forza di gravità, la discesa, l’incarnarsi nella terra. 

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/intervista-ad-anselm-kiefer-le-torri-e-la-qabbalah
https://test.doppiozero.com/mauro-zanchi


 

Io percepisco una sorta di proiezione animista nel suo fare arte. La scelta della materia su cui intervenire e
dei materiali che entrano nella costruzione di un’opera hanno anche delle connotazioni che aprono a
interpretazioni di stampo spirituale e mistico. Come mai c’è spesso nelle sue opere una forte presenza del
piombo? Può dirci che tipo di emozioni le suscitano alcuni diversi materiali, che di volta in volta Lei ha
cominciato a fare propri?

 

Ogni scelta di un materiale parte da uno shock, da un’esperienza, un’esperienza forte. Mi ricordo ancora
come ho visto per la prima volta il piombo. Era all’inizio degli anni ‘70, in una vecchia casa, era un tubo di
scarico. E io fui subito molto, molto attratto da questo materiale, senza sapere nulla di ciò che potesse
significare, o che avesse significato nella storia, nell’alchimia. Ero attratto dal semplice esserci di questo
materiale. Più tardi ho studiato i suoi significati. E per quanto riguarda i materiali, beh, la mitologia cattolica
distingue tra materia e spirito e divide nettamente i due concetti. Questo riconduce al platonismo, che aveva
creato un forte antagonismo tra materia e spirito. Io credo che nei materiali, nella materia ci sia nascosto lo
spirito, e l’artista, cioè ogni essere umano, ma l’artista in modo particolare, ha la capacità di evocare questo
spirito, questo spirito racchiuso nella materia.

                                                                                                                           

Come Lei ha detto, nei materiali è contenuto uno spirito, e perciò anche nelle torri. Questo spirito è lo
spirito di una persona, di un popolo o di più popoli?

 

In una persona si specchia un popolo intero, ed è difficile distinguere. È lo spirito che unisce le persone, tutti
gli esseri umani. In un certo qual modo esso è il mezzo di trasporto che conduce da una persona all’altra, da



un popolo all’altro, da un secolo all’altro.

 

Quando Lei lavora con il piombo, un metallo che la tradizione umanistica associa alla melanconia saturnina
e quella alchemica al sole nero (e che i medici del nostro tempo ritengono essere cancerogeno), usa delle
particolari precauzioni o è una materia che usa come qualsiasi altro materiale. Lei ritiene che il piombo sia,
simbolicamente, un materiale primordiale?

 

I miei collaboratori si proteggono, usano delle maschere e altro. Io non ho mai preso delle precauzioni.
Probabilmente ho una certa affinità con il piombo. E a proposito dei “materiali primordiali”, io non li intendo
come primordiali, ma penso che noi manteniamo nella nostra coscienza, praticamente nelle nostre cellule,
non solo la cosiddetta storia, ma anche la cosiddetta “storia primordiale”. Fino al monocellulare. Io credo che
questo sia salvato dentro di noi, non nel nostro cervello, ma nelle cellule.

 

L’incontro con i materiali fa scaturire “qualcosa”, che poi matura nel corso del tempo, evolve, soprattutto
nella manipolazione della materia e del pensiero. Quanto conta invece la lettura, lo studio filosofico nel suo
lavoro?

 

All’inizio c’è sempre un’esperienza, e l’esperienza si fa senza teoria, ovvero senza aver studiato. E così mi
sono imbattuto nella storia, cioè la storia tedesca recente, non attraverso lo studio, ma attraverso
un’esperienza fisica, diretta. Mi ricordo di aver trovato per caso, la metà degli anni ‘60, dei dischi con dei
discorsi di Hitler, Göring, Goebbels. Le forze di occupazione degli Stati Uniti li avevano fatti sentire ai
tedeschi a scopo didattico. Ed era questo contatto, il contatto fisico con i discorsi, con le voci di Hitler, di
Göring e di altri a procurami lo shock di lavorarci.

 

Lei, non solo, come ha detto in un’intervista, ama le rovine, ma in qualche modo le Sue opere sono quasi
rovine, o meglio, sono opere che nascono rovinate. Allora mi chiedevo se questo è vero e in che termini si
può parlare, nei suoi quadri soprattutto, di rappresentazione. Se sono rappresentativi e come possono
rappresentare.

 

Beh, non c’è rappresentazione in quanto non c’è, nella mia opera, un’immagine definitiva. Non c’è. Io non
offro una visione stringente del mondo.

 

Nelle sue opere-libro sui Sette palazzi celesti ci sono flussi, emanazioni, che salgono dai tombini di luoghi
dismessi, che paiono evocare lager nazisti. Paiono anime degli ebrei morti nell’olocausto. Vorrei sapere se i
filatteri o le pellicole di piombo con foto incollate, che lei ha posto nella torre intitolata “Campi magnetici”
hanno a che fare con i significati evocati dai flussi che sono presenti nelle sue opere-libro.

 

I campi magnetici sono una cosa meravigliosa. Di tanto in tanto cambiano sulla terra. E sulla base dei campi
magnetici che si mantengono nelle incrostazioni si può determinare il periodo in cui ha vissuto una



determinata specie di animale. E per quanto riguarda i flussi… Certi libri hanno naturalmente dei flussi, li
faccio io, e se uno li apre quando il colore, cioè il materiale, non è ancora del tutto asciutto, allora emana un
determinato effluvio e coinvolge, naturalmente, un ulteriore senso. Questo ha un effetto immediato sullo
sguardo del fruitore.

 

Nell’Hangar Bicocca le torri evocano una sensazione sicuramente diversa da quelle che lei ha innalzato nel
suo territorio a Barjac. In un luogo industriale, che sensazione ha provato di fronte alle sue torri,
immaginate in un contesto all’aperto?

 

Ho lavorato spesso in luoghi industriali. Li trovo particolarmente interessanti, perché qui c’è un accumulo di
lavoro che si percepisce fisicamente. Decine di migliaia di persone ci hanno lavorato e hanno lasciato una
parte della loro vita. In Germania avevo una vecchia fabbrica, ci ho lavorato. Per me era sempre importante
essere in questa tradizione, non in quella della storia dell’arte, ma in questa.  Quando sono partito, per me il
lavoro era concluso. Ma le torri sono state concepite pensando a questo hangar. A casa ho delle torri che,
però, rappresentano una situazione completamente diversa. Queste torri sono state create per questo hangar,
ma quando sono partito non erano più le mie torri. Ma, invece, le torri di coloro che le guardano, che se ne
fanno qualcosa. Per questo non credo che ci sia un’interpretazione sbagliata. Ogni interpretazione, ogni frase
è giusta. Quando i quadri o le sculture hanno lasciato il mio studio, allora sono nel mondo, e altri se ne
prendono cura, altri continuano il lavoro della loro creazione. Anche qui, nell’Hangar della Bicocca. Ho
innalzato le torri e adesso guardo e vedrò cosa succederà.

 

 



Le torri, costituite da calchi di containers, sembrano innalzarsi come scale verso il cielo, che rappresenta il
concetto dell’infinito. Che rapporto c’è tra un simbolo della globalizzazione contemporanea e il viaggio
verso l’infinito?

 

Il concetto di scala è azzeccato. Infatti si tratta di componenti che vengono fusi come modello per i
containers. Perché un container è onnipresente, si trova in tutto il mondo. Le torri sono fatte con un modulo
molto semplice. In sostanza come quando un bambino assembla delle costruzioni, senza architettura. Inoltre
ciò a cui ha accennato Lei con il concetto di infinito è giusto, soprattutto se si pensa a una torre che si chiama
merkaba. Merkaba è il veicolo, ma si potrebbe dire anche il trono in cima ai sette palazzi celesti. E questo è
un viaggio verso l’infinito, sia per quanto riguarda il cosmo sia per quel che riguarda noi stessi e il viaggio
verso la nostra interiorità. Sicché il viaggio chiamato merkaba è un viaggio verso l’infinito esterno e verso
l’infinito interno.

 

Come la scala di Giacobbe?

 

Sì, sì.

 

Effettivamente l’unico modulo con cui sono costruite queste torri è un container. E i container servono per
trasportare merci e a volte uomini come merce. Lei, con queste “elevazioni”, con queste torri fatte da calchi
in cemento di container che trasportano merci, con questi palazzi bucati da missili o da stelle cadenti, vuol
dire che noi rischiamo di innalzare non delle torri, ma delle rovine?

 

Ho utilizzato dei container perché rappresentano in modo semplice la globalizzazione e perché, diversamente
da un blocco solido di cemento, esprimono in modo paradossale un movimento. Dunque, in parte avevamo a
che fare con un movimento, in parte con qualcosa di fisso. Quando il cemento viene gettato si muove, viene
gettato e si solidifica e non si muove più. Lavoro spesso con tali paradossi, in questo caso con movimento e
rigidità.

 

Lei parla di viaggio, di movimento. E perché per invitarci a questo viaggio ha scelto proprio una tematica
del viaggio mistico e terribile, che l’uomo intraprende per giungere al cospetto del Trono divino? Perché ha
scelto suggestioni derivate dai testi della qabbalah?

 

Noi siamo cresciuti in Europa e la qabbalah ha avuto un grande effetto sull’Europa. Voi sapete che è nata in
Spagna e io penso che tutti noi ne deriviamo. Il cristianesimo sicuramente ha fatto da mediatore alla
qabbalah, ma l’ha anche e soprattutto perseguitata.

 

Nel XV secolo, nella Toscana medicea, Pico della Mirandola e molti altri umanisti di cultura neoplatonica
hanno congiunto gli archetipi cabalistici con quelli della tradizione cristiana. Marsilio Ficino ha tradotto,
quasi negli stessi anni, i testi alchemici di Ermete Trismegisto e quelli di Platone. In questo fervente clima



culturale è nato l’umanesimo del Rinascimento. Lei, spesso, nelle sue opere si riferisce a presenze o simboli
di natura alchemica, filosofica e cabalistica. Ha lavorato su suggestioni derivate da libri scritti
dall’alchimista e cabalista inglese Robert Fludd e su archetipi della tradizione mistica. Mi piacerebbe che
lei desse una sua definizione del termine “alchimia”, in un’epoca tecnologica in cui la scienza ha il
predominio sull’uomo.

 

L’alchimia è il tentativo di comprendere il mondo in immagini, al di là delle scienze. Questo è anche
l’ammissione che se oggi ci occupiamo di alchimia, di qabbalah, lo facciamo perché i metodi scientifici non
riescono a fornire un’immagine del mondo. La scienza può darci solo delle cognizioni parziali. La mitologia
e l’alchimia, invece, cercano di costruire, in un modo pre-scientifico, un contesto globale. Ed è quel che fa
anche l’artista. Egli crea dei collegamenti, che prima non si erano visti. Lo si potrebbe perfino chiamare
creazione di senso. Ma tra virgolette.

 

Nell’Hangar Bicocca una delle sette torri ha, sulla facciata rivolta all’entrata, i nomi delle dieci Sefirot,
delle dieci emanazioni dell’En sof. Le dieci Sefirot sono spesso presenti anche nelle sue opere del passato. 
Nel contesto dell’Hangar, la torre sefirotica ha anche una funzione di albero della vita, che unisce il cielo
alla terra e in cui circola l’energia della forza cosmica? E come è da interpretare l’allusione alla
“torre/scala/albero sefirotico”, che l’uomo deve percorrere per conoscere la dimensione divina?

 

La cosa bella dell’albero della vita è che può essere molto ambiguo, infatti ci sono state tante diverse
interpretazioni nel corso del tempo. Ci si può meditare, si può vedere come l’energia gira intorno a questi
singoli concetti; come la forza, l’energia, scivola dall’Ain soph aur (“senza fine”), dal niente infinito, dalla
luce, attraverso hokmàh (“saggezza”) verso binàh (“intelligenza”).  Binàh è il contenitore di hokmàh e in
questo modo, lo sapete, un concetto ha sempre il suo contrario. Geburàh – hesed (“rigore” e “generosità”),
l’uno è l’amore, l’altro la giustizia. Amore come giustizia sono senza fine, ci si può perdere. Amore e
giustizia portano alla guerra, al litigio etc. E in fin dei conti, ciascuno può interpretarlo a modo suo e sempre
fa senso.

 

Che rapporto c’è tra ogni inizio di un suo lavoro, dove il desiderio muove a trovare una via – alla maniera
di colui che inizia il viaggio mistico verso la Merkava –,  e la sua realizzazione finale? Come si realizza, nel
suo fare arte, il desiderio di giungere al cospetto di qualcosa che l’uomo intuisce essere una realizzazione di
un afflato vitale, rispetto a quel che accade nella pratica, quando lei si mette in gioco nel suo lavoro?

 

Io ho sperimentato già molto presto che i desideri sono una cosa strana. Non c’è mai qualcosa che
corrisponda veramente al desiderio. Se ciò che in passato si è desiderato si avvera, si nota di essere molto
lontani da ciò che si aveva desiderato. Non c’è dunque mai corrispondenza tra desiderio e realizzazione.
Dunque, non c’è mai realizzazione. E in questo senso non c’è neanche risposta alla Sua domanda.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



