DOPPIOZERO

Storia e memoria ddla Shoah e ddl'universo
concentrazionario

Enrico Manera
26 Gennaio 2016

Da piu parti negli ultimi anni sempre piu voci hanno sottolineato limiti ed effetti imprevisti della legge sul
Giorno dellamemoria ein particolarei rischi dell'esaurimento della spinta educativa, per unainiziativain
qualche modo “ ammalata” di monumentalismo, retorica e sottotesti legati a un uso politico della storia. Il
discorso si fa ancora pit complesso seil discorso si estende all'intero “ calendario civile” . Qual élatua
opinione sull'opportunita eil rischio del Giorno della memoria cosi come é stato concepito in Italia?

Carlo Greppi: Il Giorno dellamemoria ha dato I'avvio a un monumentale — appunto — processo di
istituzionalizzazione della memoria pubblica che, a partire dal 2000, ha |etteralmente stravolto il nostro
calendario civile. C'erano in nuce almeno due “effetti collaterali”, oltre aquello dell'ipertrofialbulimia
memoriale (che pud contribuire a produrre preoccupanti riprese di vigore del negazionismo o dei suoi parenti
stretti come il riduzionismo nel senso comune). Ricordiamo che I'art. 2 dellalegge istitutivadel Giorno della
memoria dice che bisogna organizzare «cerimonie, iniziative, incontri e momenti comuni di narrazione dei
fatti e di riflessione, in modo particolare nelle scuole di ogni ordine e grado, su quanto é accaduto al popolo
ebraico e ai deportati militari e politici italiani nei campi nazisti in modo da conservare nel futuro dell’ Italia
lamemoriadi un tragico ed oscuro periodo della storia nel nostro Paese e in Europa, e affinché simili eventi
non possano mai piu accadere».

Unabuona dose di retorica monumentale c'eragiain queste parole, eil primo effetto collaterale cheame e
capitato di percepirein questi anni € un vero e proprio — strutturale, a suo modo sano — rifiuto di parti delle
tanto evocate “nuove generazioni”. Si tratta di una memoria pubblica calata dall'alto: dalleistituzioni, dalla
politicalocale, dalla scuola, da un mondo adulto che non & sempre credibile agli occhi di un adolescente,
tanto piu nell'ltaliadi oggi. Questo & un rischio che e stato sottovalutato, credo. Specularmente, si €
spalancata la strada per diverse generazioni —in particolare per lamia, che usciva dall'adolescenza con il
Giorno dellamemoria—di veri e propri potenziai “militanti dellamemoria’. E anche di questo effetto
collaterale non so quanto ci fosse coscienza, sedici anni fa. || Giorno dellamemoria— é vero—e unrischio e
un‘opportunita, e come tutto il calendario civile € lacomunita a doverlo costruire, e noi “addetti ai lavori”
(storici, insegnanti, operatori culturali, educatori) abbiamo grandi responsabilitain questa partita, che ogni
anno e ogni giorno ha connotati diversi.

Bruno Maida: Il calendario civile € nello stesso tempo un riflesso di un’identita collettiva e un progetto
politico-culturale. Le celebrazioni per i 150 anni dell’ Unita hanno dimostrato che una data (e un “fatto”) cosi
apparentemente distante dalle sensibilita di oggi pud diventare un’ occasione per riflettere sull’ identita degli


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/storia-e-memoria-della-shoah-e-delluniverso-concentrazionario
https://test.doppiozero.com/storia-e-memoria-della-shoah-e-delluniverso-concentrazionario
https://test.doppiozero.com/enrico-manera

italiani, sugli scarti e le contraddizioni, anche se poi la specificadatadel 17 marzo non entranel calendario
civile. Al 27 gennaio, per molte ragioni, € accaduto il contrario: pur non determinando un significativo
mutamento nellariflessione su chi gli italiani sono stati, su quali responsabilita hanno avuto, su quale eredita
erimastadi quel nodo e fase storica decisivi, tuttavia e diventata un passaggio ineludibile per istituzioni
(specie lascuolaei comuni), politica, televisione, editoria, ecc. Cio ha significato un indubbio investimento
culturale e finanziario — il che non & poco, si badi, in un contesto nel quale ogni iniziativa culturae é statavia
viatagliata o retrocessa ad aspetto residuale in questo paese — cosi come una diffusione dei temi della
deportazione e dello sterminio di indiscutibile valore per la conoscenza pubblica. Tuttavia, forse vale la pensa
cogliere alcune contraddizioni di questo processo. Ne sottolineo tre, trale molte.

La prima e |lo shilanciamento tra la centralita della Shoah e la relativa marginalizzazione delle altre
deportazioni (in particolare quella politica) nello spazio pubblico. E un dato visibile nella sproporzione di
iniziative dedicate alla persecuzione e a genocidio oppure nelle mete dei viaggi della memoria, o ancora nel
fatto che nel nuovo memoriale milanese di Binario 21 laquasi totalita dello spazio e del racconto é dedicato
alla Shoah, in una stazione dalla quale sono partiti migliaiadi operai, antifascisti, partigiani diventati
deportati politici. E una sproporzione che trova significative ragioni nella centralita del nodo storico dei
genocidi nellariflessione sul Novecento e sull’ identita europea (e sul ripensamento di quelle nazionali) ma
credo anche, perlomeno nel caso italiano, che non sia secondario il peso che ha avuto e hail tentativo di
espungere I’ antifascismo dal dibattito pubblico, anzi dal suo essere valore costituzionale fondante.

La seconda € la dimensione celebrativa e strumentale che il Giorno della Memoria spesso assume. “1l dovere
di testimoniare” viene spostato in molti casi daquello di costruire una progettualita politica e culturale di cui
il 27 gennaio €l punto di arrivo (o di partenza) per percorsi di cittadinanza e consapevolezza, aquello di
esserci per un riconoscimento pubblico o per adeguarsi aunacircolare ministeriale. Chi attraversal’ Italia da
guindici anni, come faccio io, per partecipare alle molte iniziative che vengono realizzate, ha visto uno
spettro di situazioni estremamente vario. |l passaggio successivo dovrebbe quindi essere la selezione e non la
continua accumulazione, perché solo cosi si costruisce unaidentitaforte. Il che significa, amio modo di
vedere, investire su grandi progetti didattici e sullaformazione degli insegnanti primadi tutto; evitare le
celebrazioni perché I’ obbligo della memoria e dannoso e controproducente; misurarsi con i nuovi linguaggi e
mezzi di comunicazione come strumenti di narrazione e di formazione.

Laterzaattiene al riflesso televisivo ed editoriale. Se per esempio si guarda la programmazione dei maggiori
canali televisivi dal 2000 a oggi € facile rendersi conto che il Giorno dellaMemoria € passato da fenomeno
“di primaserata’ aripetizione stancadi alcuni filmin seconda serata (da Schindler’s List aLa vita e bella),
dallaproduzione di trasmissioni o documentari ad hoc a una distorsione neanche tanto sotterranea dei temi
(penso a RaiUno che qualche anno fa ha trasmesso |0 sceneggiato dedicato a Exodus). L’ editoria a suavolta
ha sfruttato e sfrutta questo momento dell’ anno mettendo in circolazione una produzione tutt’ altro che
selezionata, soprattutto da un punto di vista storiografico, puntando in particolare sulla memoria, sullo scoop,
inunafasein cui i testimoni stanno scomparendo e le loro voci assumono una eccezionalita che tuttavia non
sempre e tale (se non dal punto di vista etico).

Sempre di piu si avverte un disagio rispetto alla storia pubblica e ai codici della storia in funzione “ civica” :
sei d'accordo con I'idea che serva piu storia e meno memoria?



Claudio Vercdlli: Le questioni evocate sono molteplici. Saro schematico e forse anche un po’ impietoso ma
diretto. L’ ipertrofia della memoria“ sentimentale” ed emotiva che stiamo vivendo non e funzionale adla
rigenerazione dei legami collettivi, quindi alla coesione sociale, maa combinato disposto traidentificazione
proiettivadel proprio sé nello statuto della vittima e narcisismo di massa. La storia non interessa nella misura
in cui resoconta della complessita, della stratificazione e del senso del mutamento ma non

dell’ autonarrazione individuale. Parrebbe, atale riguardo, di vivere oggi in una sorta di tempo senza storia,
guindi privo di scorrimento, cristallizzato su se stesso e sul soggetto che si racconta perennemente, come se
fosse lui medesimo il centro di imputazione di ogni processo collettivo. 1l problema, tuttavia, non el difetto
di cognizione del passato ma la paura per un futuro che e vissuto come incerto se non addirittura improbabile.
Unamiopiarivoltaa quanto ancora non ¢' €, compensata da unaipermetropia rispetto adei trascorsi di cui si
discute molto ma, frequentemente, in termini ai limiti della mitografia. Tutto questo non avviene per caso 0
per errore, semmai inscrivendosi in una complessa stagione socioculturale dove si perdeil senso

dell’ appartenenza e della condivisione sociale a favore dell’ ossessione identitaria.

Bruno Maida: Ecco, direi che questa e la quarta contraddizione che mi viene in mente. || Giorno della
Memoria, non solo nel nome, € un riflesso di un’ era del testimone che oggi dovrebbe diventare un’eradello
storico. Non & ovviamente una contrapposizione, si trattaal contrario di rimettere a centro larelazionetrala
storia, come strumento di conoscenza, e latestimonianza, come fonte essenziale ed elemento di
consapevolezza civica, senza perd confonderle. Solo in questo senso e in questa direzione, s evitail
cortocircuito e il non detto di una memoria che hateso a sostituirsi alla narrazione storica, e di cui casomai
dovrebbe esserne fondamento di identita e valori. L’ assolutezza della memoria, al contrario dellarelativita
della storia, non ha a nulla a che fare con la verita— questione di cui peraltro lo storico non si occupa— bensi
con I’individuo, con I’indiscutibilita dei suoi ricordi, che devono pero allo stesso tempo essere sottoposti al
vaglio dell’ analisi storica. Mi rendo conto quanto minore sial’ appeal della narrazione storicarispetto ala
testimonianza di un ex deportato e in generale a una vittima della persecuzione (ma oggi siamo da tempo
ormai anche all’ accontentarsi di un parente di un testimone) all’interno di un’iniziativa pubblica. Nondimeno
e questaladirezione, sotto il profilo sia banamente anagrafico sia se si vogliono radicare davvero quelle
vicende nella storia nazionale.

Carlo Greppi: Penso che “piu storia e meno memorid’ sia uno slogan consumato, che non coglie
necessariamente il cuore del problema. Di cosa parliamo, innanzitutto, se contrapponiamo lastoriaalla
“memoria’ ? In Abusi di memoria. Negare, banalizzare, sacralizzare la Shoah, la semiologa Vaentina
Pisanty scrive: “Giala memoriaindividuale — intesa come dispositivo mentale che seleziona, classifica,
connette, immagazzina e recupera dati esperienziali pertinenti — & un oggetto di studio complesso e
sfaccettato su cui la psicologia cognitiva non hamai smesso di arrovellarsi. Ma, anche se ¢i Si accontentasse
di una definizione ingenua di memoria come 'cio che un individuo ricorda del suo passato’, resterebbeil
problemadi come trasporre tale nozione ai ricordi culturalmente sedimentati con cui una comunita storica
rappresentail proprio passato, perpetuandone I'immagine a uso delle generazioni successive. Tanto per dirne
una, non e affatto chiaro chi o che cosa siail soggetto composito a cui farebbe capo la memoria collettiva, e
dove s trovi (e come funzioni) il dispositivo che larende operativa’.

La nostra memoria collettiva e la nostra memoria pubblica si nutrono costantemente di storia: del lavoro
degli storici (i fatti che tornano agallaeleloro interpretazioni) e di cio cheil setaccio dell’* uso pubblico
dellastoria’ fapassare a di ladellaristretta cerchia accademica, dove vive chi di storianon si nutre
guotidianamente, madi tanto in tanto. Leggendo, guardando un programmatv o un documentario,


http://www.pearson.it/opera/bruno_mondadori/0-4239-abusi_di_memoria

videogiocandola, o dedicandocisi nel giorni “comandati”. La storianon éarischio di estinzione, al massimo
sonoin crisi i suoi codici espressivi tradizionali. La storia“tira’: pensiamo a quanti film di fiction sono
“storie vere” (spesso ambientate al tempo della seconda guerra mondiale, tral'altro), pensiamo alla recente
fortuna dell™ history-telling”, pensiamo — ancora— a quante energie culturali sprigionano le date memoriali.
Staanoi far si che siano le corde giuste a vibrare, quando nello spazio pubblico si parladi storia.

In poche battute, se & possibile: che cosa si ricorda oggi con il 27 gennaio e cosa pensi sarebbe opportuno
ricordare?

Carlo Greppi: Secondo I'art. 1 dellalegge ititutiva, e tutto questo varicordato (secondo le nostre istituzioni)
«affinché simili eventi non possano mai piu accadere»: «La Repubblicaitalianariconosceil giorno 27
gennaio, data dell’ abbattimento dei cancelli di Auschwitz, 'Giorno dellaMemorid, al fine di ricordare la
Shoah (sterminio del popolo ebraico), leleggi razziali, la persecuzione italiana dei cittadini ebrei, gli italiani
che hanno subito la deportazione, la prigionia, la morte, nonché coloro che, anche in campi e schieramenti
diversi, s sono opposti al progetto di sterminio, ed arischio della propria vita hanno salvato altre vite e
protetto i perseguitati».

E allora domandiamoci: perché sono accaduti? E qui che davvero ci “serve” (a proposito di uso pubblico) il
lavoro degli storici: c'é da studiare e da ricostruire un contesto, per noi oggi inimmaginabile, forse. Perché chi
venne annientato nello sterminio nazista (coloro che per quello che “erano” o per quello che fecero divennero
“vittime”) vide solo la conseguenza di una serie di processi storici, di azioni e inazioni, e di responsabilita
individuali.

Lo storico tedesco Dieter Pohl ha stimato, per esempio, che le persone direttamente coinvolte nellamessain
atto della macchina dello sterminio — coloro che ci lavoravano con zelo o controvoglia— potevano essere
quattrocentomila, meta delle quali non tedesche. 1l discorso sarebbe lungo, ma a me piacerebbe che nel testo
dellalegge igtitutiva ci fosse anche questo. | sommersi ei salvatori, certo, maanchei delatori, gli esecutori e
i carnefici (etutto il grigio che c'étragli estremi). Sarebbe una prospettiva piu responsabile, una chiave
interpretativa a tutto tondo di un processo storico tanto complesso.

Claudio Vercelli: Mi vienefacile “provocare”’ dicendo che sempre pitl pesso si ricordano i trascorsi Giorni
dellamemoria, in un processo di stratificazione che parla essenzialmente di noi stessi. Dubito che si possa
dettare e quindi consegnare atutti un galateo delle condotte che impedisca le cadute nelle banalizzazioni,
nelle indebite parificazioni come anche nelle sacralizzazioni e nellamonumentalita. Quali possano essere le
linee divisorie traun “buon uso” e gli abusi il piu delle volte e fatto che mi sfugge. Direi che tuttavia sempre
piu spesso dovremo confrontarci con un effetto di inflazione e saturazione. La questione, dal mio punto di
vista, non é tuttavia esercitarsi plebiscitariamente sull’ utilita o meno del 27 gennaio, bensi sulla sua capacita
di rigenerarsi, dopo quindici anni oramai trascorsi. Non credo che ci sia qualcosa da ricordare di
maggiormente opportuno o pregnante rispetto ad altro o ad altri. Semmai penso che |o sforzo, quanto meno
per uno storico di professione, siaquello di aiutare quanti intendano ascoltarlo a cogliere poco cose ma molto
nette: I'irriducibilita dei processi storici alla sola dialettica negativatra vittima e carnefice; I'improponibilita
del lavoro storico e dell’ esercizio storiografico in quanto surrogati dell’ agire giudiziario (un saggio di studio


http://www.academia.edu/5273106/Collaboration_in_the_Holocaust_in_Hitlers_Europe_2012

non € una sentenza, anche se quanto argomenta puo avere ricadute civili e morali); il problemadella
responsabilita e della condivisione nell’ agire politico; il tema della complessita delle politiche persecutorie
prima e sterminazioniste poi (moventi, agenti, protagonisti, contesti) insieme alla necessita di indagare anche
emicamente (e non solo eticamente) la struttura interna dei fascismi; la potenza mitopoietica del fenomeno
fascista, alloracome anche oggi.

Bruno Maida: Una storica americana scriveva, pitl 0 meno, che siamo cosi impegnati aricordarci di
ricordare che finiamo per dimenticarci che cosavale la penaricordare. E dato che penso che la storia debba
primadi tutto essere strumento di comprensione del presente, il 27 gennaio deve secondo me interrogarci
intorno atre questioni essenziali, che sintetizzo cosi: la responsabilitaindividuale di fronte ai crimini contro
I’'umanita o alle violazioni dei diritti, a qualunque latitudine avvengono ma ancor piu quando sono vicini a
noi e coinvolgono il nostro poter agire; la complessita della storia e dellareata, che a pari di ogni
semplificazione ci ritorna positivamente indietro (penso alla metonimia Auschwitz, che riassume un universo
concentrazionario che attraversa tutta I’ Europa e molto spesso, per di pit, confuso e appiattito nella categoria
del “campo di concentramento”); |’ antifascismo e la Resistenza come fondamenti della nostra democrazia e
non come residui discutibili del passato, come valori costituzionali senzai quali il patto stesso di cittadinanza
viene meno. Ognuna delle storie che la Shoah e la deportazione politica ci restituiscono il 27 gennaio
I"intreccio tra queste tre dimensioni.

Un altro ambito di questioni riguarda il fatto che sempre piu le politiche della memoria si accompagnano
alla sensibilita post-totalitaria e hanno come sfondo la “ santificazione” delle vittime in quanto tale: tutto cio
ha consolidato (o creato) un paradigma volto alla rivendicazone, paradossale, dello statuto di vittima e che
in quanto risulterebbe premiale per gli “ eredi” della memoria. Come si esce dai rischi delle retoriche
vittimarie?

Bruno Maida: Al centro si colloca una personalizzazione della storia— perché qui non sono le vittime come
categoria storica bensi i singoli individui, che per questo motivo possono essere “ beatificati” — che nel caso
migliore corrisponde a bisogno di concretizzarei fatti storici in una specifica vicenda, nel caso peggiore di
relegare al’ episodio una ben maggiore complessita. La stessaideadi vittima (ma anche di spettatore o di
carnefice, per rifarsi allatriade a la Hilberg) restituisce unafigura statica che non ha un prima e un dopo, o/l
cui primae dopo si misurano solo attraverso il filtro dell’ esperienza assunta come centrale da un punto di
vistaesistenziale, ossia quella della persecuzione e della deportazione. L’ alargamento esponenziale di questo
pantheon nazionale e sovranazionale forse riflette la debolezza di altri riferimenti storico-politici. Cio che qui
perd ame preme sottolineare e lafragilita di un approccio che anziché valorizzare la singolarita e specificita
di ogni esperienzaindividuale, nella costruzione di un quadro appunto complesso e stratificato, riduce
all’eccezionalitai process storici, semplificando e banalizzando larealta.

Claudio Vercelli: Ancorauna volta unarisposta tranciante maobbligata. Non si € vittime se si € soggetti
attivi del mutamento. La qual cosaimplicail riportareil conflitto, e la sua mediazione, a centro delle nostre
riflessioni e delle nostre stesse azioni. La societaimpolitica é quelladoveil riconoscimento dell’ esistenza di
interessi contrapposti s accompagna alla logica dell’impotenza. Manca completamente la figura

dell’ oppresso e, con essa, quella della coalizione per |a sua liberazione. Oppure sussiste ma dentro un
contenitore mortifero, quello che associa redenzione sociale a martirio e annichilimento. Mi rendo conto di
usare categorie polisemiche con una certa disinvoltura. Ma osservo, con grande preoccupazione, a quanto



avviene nel Mediterraneo, non solo meridionale, e mi accorgo che la rappresentanza del disagio € consegnata
ai movimenti identitaristi, che hanno unaforte carica distruttiva. Il conflitto non € I’inverso dell’ ordine
sociale, semmai concorre arigenerarlo. Maoggi ci troviamo dinanzi a unalogicadel disordine permanente
che e funzionale alla disarticolazione delle strutture della negoziazione. Di cio ¢’ é chi ne beneficia molto. Il
resto della popolazione, tuttavia, paga pegno in termini di un potente declassamento.

Carlo Greppi: In questi anni si € parlato di “concorrenza memoriale”, di una Repubblica (la nostra) “ del
dolore’, di “criticadellavittima’ e di “rapporto proprietario” con il passato. Chi e stato vittima di unafase
dellanostrastoria (o i suoi congiunti) ne il primo detentore? Perché una parte consistente del nostro mondo
(anche tragli addetti ai lavori) investe le vittime di un'aura sacerdotale? Tu parli del pericoli delle
“santificazioni”, e se procediamo per cerchi concentrici arriviamo a un'immagine che Valentina Pisanty —
permettimi di citarla ancora— costruisce intorno ai vertici di un triangolo davvero letale: “i negazionisti
traggono una legittimazione spuria dalla condanna delle letture sacralizzanti e banalizzanti di un evento che
per loro non € mai avvenuto; i banalizzatori si avvantaggiano dell'attenzione ossessiva che i sacralizzatori ei
negatori dirigono sulla Shoah per promuoverei propri interessi ideologici /o commercial; il tentativo
sacralizzante di proteggere (per mezzo di tabu e interdizioni) la memoria della Shoah dagli abusi dei
negazionisti e dei banalizzatori finisce per alimentare entrambi i fenomeni”. Se parliamo di politiche della
memoriae dei relativi attori in campo — indipendentemente dalle ragioni di ciascuno —siamo in pieno “uso
pubblico”, e in un giorno come questo io inviterei a diffidare della memoria sbandierata con la maiuscola, di
guella proprietaria e di quellarivendicativa.

Poco fa, con il titolo 1l presente come storia, sono stati pubblicati postumi alcuni scritti di un grande
osservatore e un eccezionale “ sismografo” del nostro tempo — scomparso |'anno scorso —, Luca Rastello, che
nelle sue ultime apparizioni si scagliava spesso contro |'attribuzione di un valore aprioristico allalegalita (“se
lalegalita e un valore assol uto, indipendentemente dal contesto in cui viene invocata, Eichmann haragione e
Sandro Pertini e Giovanni Pesce sono terroristi. Non c'e via di mezzo”) e allamemoria, a proposito della
quale diceva, riferendosi atradizioni piu 0 meno inventate e alle comunita pitu 0 meno immaginate: «Tutti i
nazionalismi sterminatori dell'ultimo secolo hanno avuto la memoria come propria bandiera. VV ogliamo
parlare del passato barbarico e glorioso della Germania? O di quello sconfitto e nobile dei serbi? Del passato
universale del califfato musulmano? O di quello imperiale e pandavistarusso? Nel nome di queste 'memori€,
nell'ultimo secolo si e sparso sangue a fiumi [...] Lamemoria é preziosissima, fondamentale, a condizione
che sia sussunta nellafatica della storia, lafatica cioe di mettere molte interpretazioni, molte 'memori€’, su un
tavolo — come hafatto, ad esempio, Nelson Mandela— e di negoziare trainterpretazioni diverse, accettando
anche di arrivare aun accordo artificiale, perché |'obiettivo, per certi versi impossibile, e di capire il passato.
Il culto feticistico dellamemoriarivelai suoi piedi di argillanon appena se ne rovesci I'assunto di base. Non
@ vero cheil passato si ripete se non lo si ricorda. E vero purtroppo cheil passato si ripete senon lo si
capisce».

A Claudio Vercelli: oltre al recente Il dominio del terrore, trai tuoi lavori figura uno studio sul
negazionismo, ora ripubblicato. In un libro di cui sei co-curatore, Pop Shoah? (Il Melangolo 2016), che
raccoglie gli interventi di un convegno al centro dell'analisi c'é la cultura pop, che “ metabolizza ogni
contenuto, riproducendolo all’ infinito ma anche svuotandolo di significato” . Come si puo contrastare il
negazionismo e qual €il “ buon uso” possibile dell'immaginario creato intorno ad Auschwitz?



http://www.asinoedizioni.it/products-page/asino-che-vola/il-presente-come-storia-luca-rastello/
http://www.salernoeditrice.it/Scheda_libro.asp?id=2023&it=ok&categoria=83
http://www.laterza.it/index.phpoption=com_laterza&Itemid=97&task=schedalibro&isbn=9788858123317
http://gdmuniversita.blogspot.it/2015/10/universita-di-bari-aldo-moro-corso-di.html

Il negazionismo é unaformadi contro-fattualita attiva e seducente. Al centro del suo dire non ¢’ e un vuoto
bensi un pieno: Auschwitz esiste come menzognatotale. || negazionismo, quindi, Si presenta come
disvelamento, come rivelazione sulla“ piu colossale bugia del Novecento”, quella ordina dagli ebrei che,
ribaltando il proprio ruolo di carnefici, si presentano, invece, come vittime totali, insindacabili. I
negazionismo si contrasta con il pluralismo. Fin troppo banale — qual cuno obiettera— una risposta di tal
genere. E tuttaviail negazionismo é anche una variante del fondamentalismo identitario che attraversa e
coagula le micro-comunita che si vanno sostituendo alle societa. Registral’ angoscia per |a differenziazione,
lapauradi perdereil controllo di sé, il bisogno di ristabilire confini cosi come di imputare agli eventi non una
ragione madei colpevoli. Credo che la metabolizzazione popular di Auschwitz sia per piu aspetti un fatto
inevitabile. Il punto diventa allora questo: fino a quanto continueremo a consideralo metonimia assoluta del
male? Ovvero, come saremo capaci di non ossificarci in uno sguardo 0ssessivo e, a medesimo tempo, vuoto?
Poiché e solo nel passo in avanti, rispettoso di quelli trascorsi, che si trovalarisposta alla sofferenzache si fa
insofferenza. Un esempio di buon uso pop dell’immaginario? || fumetto e il graphic novel.

A Carlo Greppi: il tema della*“ zona grigia” € uno dei perni della tua ricerca storiografica, mentre hai
recentemente pubblicato un libro, un romanzo vero e proprio, che ruota intorno a un viaggio di memoria: il
libro ha come protagonisti adolescenti, si rivolge in particolare agli adolescenti, € molto attento al
cortocircuito tra la dimensione delle loro vite rispetto a quel buco nero di emotivita che significa
confrontarsi con la deportazione eil sistema di concentrazione/sterminio: in che modo, una generazione che
pensa gia di sapere tutto o di poterlo fare facilmente in pochi links ed € in molti casi prevenuta verso gli
aspetti pedagogici della storia, di questa storia, pud essere raggiunta?

In tutta sincerita, non credo che esistano delle formule per lavorare con i ragazzi. Non si contano i validi e
valorosi insegnanti, operatori culturali, educatori, e le realta associative che con passione e onesta
intellettuale si “occupano” di loro e della nostra memoria pubblica. Sono pero convinto che il concetto di
“profeziache s autoavvera® sia particolarmente calzante quando si parla delle “ nuove generazioni”: chi non
nevedeil valore e le potenzialita dovrebbe lasciare ad altri la responsabilita dellaloro formazione, perché ho
paura che le potenzialita negate siano quelle che con maggior probabilita non emergeranno. Troppo Spesso Si
sentono invettive contro le “nuove generazioni”, come se fossero le vittime sacrificali di un tempo che ha
perso una serie di bussole. E vero cheil presente correin fretta e che oggi il mondo (ela“veritd’) sembraa
portatadi polpastrello, ed € anche vero — come dicevo prima— che atratti vediamo schermaglie generazionali
anche sull'asse Giorno-della-memoria-e-dintorni. Main questi anni ho avuto lafortunadi confrontarmi —in
maniera piu 0 meno ravvicinata— con decine di migliaia di ragazzi nati negli anni Novanta e li ho trovati
semplicemente fantastici. Non di rado criptici, atratti persino arroganti, Spesso generosissimi, avolte
sfuggenti e inafferrabili. Adolescenti, semplicemente, come siamo stati (e un po' saremo per sempre) tutti.
Nel libro che & appena uscito per Feltrinelli, Non restare indietro, attraverso un racconto finzionale ma
incardinato nella mia esperienza ho provato a sprofondare in alcune di queste vite, nelle loro emozioni
travolgenti e nellaloro vogliaimperativa di realta.

Ecco, I'inestricabile intreccio tra storia e memoria secondo me € soprattutto questo: un‘immersione totale
nellareatadi cui stiamo parlando. Unarealta che € complessa— grigia, appunto — che non nasconde quasi
mai “veritd’ mamolto spesso incertezze, oscillazioni, nuove domande. Per quanto riguarda |'esperienzamia e
nostra— con i compagni di viaggio dell'associazione Deina—, ogni volta che con i ragazzi ho e abbiamo
affrontato i dilemmi piu radicali della storia, a partire da quello della“zonagrigia’, ho trovato solo curiosita,
emozioni, genuino interesse per I'uomo nel tempo, vogliadi capire lastoriae di poterla usare come lente
graduata per il nostro presente. Naturalmente questo € “uso privato della storid’, ma credo che sia un uso
tutto sommato positivo, no?


http://www.feltrinellieditore.it/opera/opera/non-restare-indietro/#descrizione
http://www.deina.it

A Bruno Maida: Oltre a storia e memoria il tuo lavoro ha messo l'infanzia e la minorita al centro dell’
indagine storiografica; recentemente hai curato una raccolta di saggi che sono anche una prima riflessione
sui viaggi di memoria organizzati in Italia. In particolare, ci sono tempi e modi piu idonei per insegnare la
Shoah?

Ho scritto che vorrel chei miei figli andassero su un Treno della Memoria perché capirebbero che per vedere
bisogna prima sapere, ma che viaggiare e andare a vedere trasforma a sua volta la conoscenza, la dilata, la
innerva nella propria esistenza, latrasformain unaresponsabilita. E ho scritto che se andranno sono sicuro
che torneranno diversi e forse con delle domande. Alcune potranno essere storiche, e saro probabilmentein
grado di aiutarli. Altre — quelle davvero importanti — si radicheranno nel presente e saranno in grado di
affrontarle solo seli avro aiutati prima del viaggio, se saro riuscito adotarli di spirito critico, di libertae
autonomia di pensiero, di umanita nello sguardo e nel giudizio. Affrontarle e non necessariamente
rispondere. Ed e tutto — enormemente — qui: perché non s tratta di insegnare la Shoah, ma si tratta di
insegnare la storia, il suo metodo, le sue parole e il suo bisogno di narrazione, di racconto intorno a fuoco,
quello dove gli individui, i gruppi, le comunita trovano le ragioni (almeno alcune ragioni) per stare insieme e
per difendere, rinnovandoli, i valori fondanti.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



http://www.edizionidelcapricorno.it/il-nuovo-libro-di-bruno-maida-la-shoah-in-piemonte/
http://www.ombrecorte.it/more.asp?id=382&tipo=novita
http://www.einaudi.it/libri/libro/bruno-maida/la-shoah-dei-bambini/978880621385
http://mimesisedizioni.it/libri/fuori-collana/mimesis/noi-non-andiamo-in-massa-andiamo-insieme.html
https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero

¥
g .
¥t




