
 

Tre sguardi sulla Shoah 
Giampiero Frasca
1 Febbraio 2016

Un'uscita concomitante sugli schermi italiani offre l'opportunità per una riflessione sull'attuale valore
narrativo della memoria. Di quella memoria. Che non può non essere condivisa e che non può ritenersi
esclusiva. Il labirinto del silenzio, Il figlio di Saul e Una volta nella vita, pur circolando in Europa e tra i vari
festival da qualche tempo (più di un anno, nel caso del primo e del terzo), escono a ridosso del 27 gennaio e
autorizzano alcune considerazioni incrociate, possibili in virtù del tema comune, della coincidenza della
presentazione al pubblico italiano e dell'eventuale scopo didattico per cui potrebbero essere utilizzati.   

Se la memoria è il basso continuo e spesso ossessivo per ogni operazione di questo tipo, due di questi tre film
declinano la loro essenza sulla necessità di ricordare, sebbene in contesti diversissimi tra loro per epoca,
situazione e percorso formativo personale dei protagonisti (sulla stessa necessità, citiamo en passant un'altra
pellicola di imminente uscita, Remember di Atom Egoyan, in cui l'anziano ebreo protagonista – interpretato
da Christopher Plummer – rincorre metaforicamente una vendetta prima che la demenza senile gli renda
totalmente incomprensibile la ragione del suo agire).

 

Il labirinto del silenzio (Im Labyrinth des Schweigens, 2014), diretto dal milanese di nascita ma tedesco
d'adozione Giulio Ricciarelli, germina su un buco nero della storia tedesca che avrebbe rischiato di tramutarsi
in rimozione del senso di colpa nazionale. Utilizzando consuetudini e peculiarità del cinema d'inchiesta, il
film racconta uno degli aspetti meno conosciuti del dopoguerra, la sostanziale ignoranza, nella Germania
giunta alle soglie degli anni Sessanta (il film è ambientato a Francoforte nel '58) del reale volume di atrocità
compiute ad Auschwitz, ritenuto dai più un campo di lavoro come tanti altri. L'indagine condotta da un
giovane e ambizioso procuratore sui crimini commessi nel lager polacco e il tentativo di condannarne dopo
più di un decennio i responsabili non rappresentano solo l'apertura di un autentico vaso di Pandora altrimenti
trascurato, ma soprattutto esprimono l'ardito tentativo di andare oltre le conclusioni istituzionali della Guerra
(il processo di Norimberga) e rendere possibile, mediante l'indispensabile scotto da pagare, la riconciliazione
della generazione dei figli rispetto alle atrocità realizzate da quella dei padri. Attraverso la figura del
procuratore, infatti, Ricciarelli coniuga generale e particolare, vicenda pubblica (il rimosso storico) e
rivelazione privata (la dolorosa accettazione che anche il padre del procuratore, come tutta la nazione, fosse
nazista), in un percorso di conoscenza che coincide con l'inchiesta ma scava all'interno della colpa per
assumerne la piena responsabilità, intesa come unica via d'uscita eticamente ammissibile per la nazione. Un
tragitto, quello della conoscenza, ancora più complesso rispetto a un'indagine comunemente intesa, perché la
colpa ha contorni sfumati e indefiniti, nascosta com'è tra le pieghe di una società che ha ripreso faticosamente
la propria quotidianità, allontanando da sé i recenti fantasmi e giustificandosi nell'indulgenza di un obbligo di
servizio compiuto per volontà altrui. I volti degli aguzzini che si susseguono davanti al procuratore sono
segnati dal tempo e dalla fatica, hanno sguardi spenti, silenziosi e confusi, più ottusi che minacciosi,
immobili nell'attesa incredula che il giudizio possa realmente adempiersi, una rappresentazione plastica che
nella sua grigia convenzionalità sarebbe piaciuta alla Arendt.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/tre-sguardi-sulla-shoah
https://test.doppiozero.com/giampiero-frasca


Piccola nota a margine rispetto al rilievo sulla responsabilità nazionale: il film è stato designato dall'industria
tedesca come candidato all'Oscar per la Germania; si è fermato alla short list di nove titoli, senza entrare
nella cinquina definitiva di nomination. Anche questo, nella sua banalità, è un modo per fare i conti con il
proprio passato.

 

In Una volta nella vita (Les héritiers, 2014) di Marie-Castille Mention-Schaar, la memoria è invece proiettata
nelle contraddizioni contemporanee, con lo scopo di evitare il distacco delle nuove generazioni da una
materia spesso avvertita come troppo distante e con il miraggio di proporre una lezione valida anche per
l'attuale società multietnica. In un liceo di Créteil, comune a sudest di Parigi in cui convivono quasi trenta
etnie differenti, un'insegnante propone alla sua problematica classe di partecipare a un concorso sulla
Resistenza e la Deportazione, superando l'iniziale disinteresse dei suoi studenti e le perplessità dei colleghi e
del direttore della scuola. Vicenda edificante tratta da una storia vera, nella quale si riconosce tutta una serie
di altre storie già viste al cinema con ben altri risultati estetici ed espressivi e il cui limite risiede soprattutto
nel non saper bilanciare adeguatamente il lato compassionevole con quello meramente divulgativo. Il film
della Mention-Schaar è in pratica una netta virata in positivo dello scorato scetticismo prospettato da Laurent
Cantet ne La classe: se quest'ultimo terminava indicativamente con due inquadrature sull'aula tristemente
vuota, segno inequivocabile del fallimento pedagogico narrato fino a quel momento, Una volta nella vita
inizia con immagini simili, in attesa che quelle stesse aule si riempiano fornendo l'opportunità di una
ottimistica rivalsa educativa. Che giunge attraverso l'opera di un'insegnante paziente e tenace, la cui
disadorna sobrietà la rende apparentemente differente dalla genìa dei vari Keating, anche se, di fatto,
appartiene allo stesso usurato cliché di catalizzatore di attenzione, dispensatore di saggezza e distributore di
sensibilità, peculiarità imprescindibili nella narrazione della quasi totalità dei successi formativi visti al
cinema. L'assunto su cui il film basa la sua esplorazione in un passato estraneo è fondato sull'atto di vedere,
sul quale insistono gli insegnamenti in classe («Non esistono immagini innocenti», è l'ammonimento della
docente ai suoi allievi), il reperimento del materiale per il concorso e a cui alludono anche i vistosi occhiali
dell'insegnante protagonista (un'insolita montatura di corno dal ponte spesso e arcuato che ricorda da vicino
molti degli occhiali visti nelle immagini scattate nei magazzini dei campi di sterminio). L'ipotesi di una
riflessione sulla portata dell'immagine e sulle sue possibilità di indagare concretamente il passato è tuttavia
stemperata da un'esplicita vocazione didascalica, la quale spesso – e questo caso non fa eccezione – si lega
all'intento didattico esclusivamente per mezzo di una vuota allitterazione.

 

Meditazione sulle logiche dello sguardo che in Il figlio di Saul (Saul fia, 2015) diventa l'autentico fulcro
drammatico. Nell'opera prima di László Nemes, la Shoah, più che il tema, rappresenta il parametro
concettuale per inserirsi in una suscettibile controversia sull'abiezione che ha origini lontane, almeno quanto
l'indicibilità iconica ed espressiva dichiarata da Adorno al termine degli anni Quaranta («Scrivere una poesia
dopo Auschwitz è un atto di barbarie» fu il celebre motto). Un tabù rappresentativo che nella sua assenza
assoluta e non conciliabile incarna da sempre un orrore ineffabile, evocabile e non descrivibile, perché,
secondo questa prospettiva, la "Soluzione finale" avrebbe prodotto un vuoto esistenziale incolmabile con le
consuete categorie intellettuali e descrittive. Tale fu il pensiero di Elie Wiesel (che attaccò duramente la
miniserie televisiva diretta da Marvin J. Chomsky, The Holocaust, in Trivialaizing The Holocaust, «New
York Times», 16 aprile 1978) e di Claude Lanzmann, che riguardo allo stesso sceneggiato polemizzò
aspramente con uno degli editorialisti di «Les Temps Modernes», Christian Zimmer, favorevole alla
diffusione della Storia per immagini, al punto da costringerlo alle dimissioni (lo stesso Lanzmann dimostrerà
nel 1985 la sua irriducibilità raccontando l'orrore nelle oltre nove ore di Shoah facendolo evocare unicamente
attraverso la testimonianza dei sopravvissuti). Ma l'elenco, pur limitandosi alla gente di cinema, è piuttosto
nutrito e non meno polemico: Jacques Rivette, ai tempi ancora sofisticato critico, si scagliò contro l'enfatico
movimento di macchina di Gillo Pontecorvo sul corpo esanime di Emmanuelle Riva abbarbicato alla rete di
recinzione elettrificata nel finale di Kapò (1960), dichiarando nei confronti del regista «le plus profond
mépris» (De l'abjection, in «Cahiers du cinéma», n° 120, giugno 1961), parole su cui s'inserirono gli strali di



Jean-Luc Godard, che fece della famigerata carrellata una questione etica, e di un altro celebre critico, Serge
Daney, per il quale la condanna di tale movimento della macchina da presa divenne «il dogma universale», la
discriminante virtuosa che scavava un solco ideologico all'interno dell'umanità (Serge Daney, Persévérance,
POL, Parigi, 1994).

Consapevole di perseguire una morale dello sguardo e non di realizzare un racconto morale, Nemes
s'inserisce direttamente all'interno del tabù rappresentativo attraverso una vera e propria dichiarazione
d'intenti iniziale. In un'inquadratura completamente sfocata su uno sfondo di vegetazione indistinta, giunge
dalla profondità una sagoma che rivela le sue fattezze soltanto quando si approssima all'obiettivo della
cinepresa, in modo da mostrare il suo volto in primo piano: è così che Saul, il protagonista del film, ottiene la
legittimazione visiva al racconto della sua storia, evidenziandola rispetto a milioni di altre storie possibili,
tutte egualmente drammatiche. È quello il momento, selettivo, in cui la narrazione aderisce letteralmente
all'individuo, il punto di passaggio in cui il flusso privato (sottolineato da lunghe riprese in continuità
concentrate sulla nuca o sul volto del personaggio) s'introduce nel flusso collettivo e lo attraversa, incurante
di esso finché la forza di ciò che sta fuori dalla propria realtà non penetra all'interno, ostacolandone i disegni.
Assecondando la propria intransigente etica dello sguardo, Nemes sancisce un livello probabilmente
definitivo sulla narrazione della Shoah, costruendo una dimensione speculativamente geometrica (i piani sul
protagonista stretto nello spazio claustrofobico del formato 1,37: 1), al cui interno si agita il tormento della
monade (l'ossessione per il seppellimento di un ragazzo che è convinto sia suo figlio) totalmente slegata dal
contesto tragico in cui si muove. Il lager in cui Saul svolge l'incarico di Sonderkommando, il dolore dei corpi
destinati alla morte, le camere a gas, gli inceneritori, le fosse comuni, in una parola: la tragicità visiva della
Storia è lasciata fuori dai margini dell'inquadratura o relegata nell'indistinto di uno sfondo che per scelta di
obiettivi della cinepresa e chiusura del diaframma non compare mai a fuoco. Nel rispetto del criterio di
irrappresentabilità, Il figlio di Saul si rende cieco ma acuisce tutti gli altri sensi: ciò che non si vede perché
appartenente al moralmente inenarrabile si addensa percettivamente in una fertile e spesso intollerabile
intensità sonora fatta di fuochi crepitanti, ordini perentori, urla disperate, colpi d'arma da fuoco, clangori
lancinanti, lingue incomprensibili l'una all'altra che si rincorrono echeggiando.

 

Il lavoro di Nemes è teoretico, non empatico. Lo spettatore segue Saul nel suo vano tragitto geometrizzante
immerso nel Caos, non s'identifica con lui mentre tenta di compiere la sua irrazionale impresa. La percezione
è di malessere, non di commozione.

È un modo eccentrico di riferirsi alla Shoah, forse l'unica maniera ancora possibile di ascendere al rango di
pellicola che rimane saldamente nella memoria, anche oltre la contingente commozione del Giorno che
celebra la memoria stessa.

Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



