
 

Blasfemia, censura e letteratura 
Oliviero Ponte Di Pino
6 Febbraio 2016

L'attacco contro la redazione di “Charlie Hebdo” del 7 gennaio 2015 a Parigi è stato il prologo alle stragi
successive, come gli attacchi sincronizzati del 13 novembre 2015. Attraverso la scelta dell'obiettivo e con le
loro motivazioni, i killer e i loro mandanti hanno tentato di legittimare quel gesto clamoroso e tutte le stragi
successive. Viene da chiedersi se la redazione di una rivista satirica che vendeva circa 30.000 copie a numero
sia davvero un obiettivo strategico in uno “scontro di civiltà” come quello che vorrebbero scatenare Al-
Qaeda, il Daesh, i loro padrini teologici e i loro alleati.

 

Il 7 gennaio non è stato colpito un obiettivo militare, e nemmeno un simbolo come il World Trade Center
(emblema ed epicentro della globalizzazione made in USA, a pochi metri da Wall Street) o lo Stade de
France, dove stava per scendere in campo la nazionale di calcio francese. In fondo quelli di “Charlie Hebdo”
erano solo stupidi scarabocchi! A essere trucidato orribilmente è stato un gruppuscolo di vignettisti anarcoidi,
assai lontano dalla destra e guardato con diffidenza dalla sinistra. Insomma, un bersaglio in apparenza
marginale, forse irrilevante.

 

Se non fosse che l'episodio è il culmine di una lunga serie di eventi, che ruotano intorno a una lunga
campagna contro la blasfemia e al presunto divieto di raffigurare il Profeta. In altri termini, una guerra
parallela alla guerra combattuta con le armi e i massacri sui campi di battaglia e nelle città, una guerra che si
combatte nell'immaginario del mondo globalizzato.

 

Nel pamphlet Hanno ucciso “Charlie Hebdo” (Lindau, Torino 2015), Giulio Meotti, giornalista de “Il
Foglio”, ricorda un'impressionante serie di antefatti. Il punto di partenza è la fatwa lanciata dall'ayatollah
Khomeyni il 14 febbraio 1989 contro Salman Rushdie per il romanzo I versetti satanici: la condanna a morte
per blasfemia ebbe gravissime conseguenze, a cominciare dall'omicidio del traduttore giapponese del
romanzo e dal ferimento di quello italiano, Ettore Capriolo. Forse la terza guerra mondiale è iniziata con
quella fatwa.

 

Meotti cita l'omicidio del cineasta olandese Theo van Gogh e il caso della sua amica Ayaan Hirsi Ali,
deputata olandese di origini somale costretta a rifugiarsi negli USA. Ricorda la persecuzione contro gli autori
delle vignette pubblicate dal quotidiano danese “Jyllands-Posten”, ma anche casi meno noti come quello
della disegnatrice americana Molly Norris, letteralmente scomparsa dopo le minacce ricevute a causa di un
manifesto dove si ironizzava sull'iconoclastia. Impressionanti anche le sequenze di censure e autocensure che
riguardano il mondo dell'arte e quello del teatro: Meotti ne accumula decine, più o meno note.

 

https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/blasfemia-censura-e-letteratura
https://test.doppiozero.com/oliviero-ponte-di-pino
http://www.lindau.it/Libri/Hanno-ucciso-Charlie-Hebdo


L'intimidazione e la violenza si sono rivelate efficaci. La paura ha preso il sopravvento. Dopo l'attacco a
“Charlie Hebdo”, la redazione di “Jyllands-Posten” – oggi protetta nella civile Danimarca come una base
militare USA in Afghanistan – decise di non pubblicare più le vignette satiriche: “Siamo consapevoli che di
fatto ci inchiniamo alla violenza e all'intimidazione” (p. 95). È solo una delle testimonianze accumulate in
Hanno ucciso “Charlie Hebdo”. Se a volte la motivazione esplicita di censure e autocensure è il desiderio di
non urtare la sensibilità della comunità musulmana, in genere emergono la paura e il timore di ritorsioni
violente. L'obiettivo delle minacce? “Far calare un silenzio assoluto sulle democrazie e le loro opinioni
pubbliche. E il metodo è sempre uguale: una minaccia violenta, l'isolamento di un 'provocatore', la denuncia
isterica e corale di un'opera e di un testo di giornalisti, letterati, pittori, registi, vignettisti. È così che si è
imposta l'immagine ribaltata di quello che l'Europa per mezzo secolo era stata, ovvero il rifugio di tante
intelligenze, di tanti dissidenti, di tanti irregolari” (p. 22). Molti artisti hanno scelto “il genere del silenzio”.
Quelli che rifiutavano di adeguarsi a questa retorica della reticenza, sono stati “normalizzati” da direttori e
curatori timorosi delle conseguenze.

 

Il pamphlet di Meotti lancia una durissima denuncia. Per un equivoco multiculturalismo, per evitare
complicazioni, per “una specie di autocensura collettiva dettata dalla paura” (Gijs van de Westelaken, p. 85),
e naturalmente per salvaguardare interessi economici, elettorali, geopolitici, l'Occidente – secondo Meotti –
ha ormai rinunciato a uno dei suoi valori fondanti: “è la storia di “una resa, di una abiura (…) il liberalismo
occidentale ha sacrificato la libertà di parola nella sua risposta al caso Rushdie” (p. 33). La riprova? “Il
tradimento e l'abbandono di 'Charlie Hebdo'” (p. 18), appena placata l'ondata di solidarietà emotiva causata
dalle stragi. Dopo l'euforia di #JeSuisCharlie, l'hashtag che nell'immediato ha invaso i sociali network
globali, la cronaca del 2015 è scandita da una progressiva dissociazione dai “vignettisti blasfemi”: “La strage
è orribile, ma...”

 

Esemplare l'intervista che Hanif Kureishi ha rilasciato a “El País” il 7 giugno 2015: “Non bestemmio perché
non sono così stupido. (…) Bestemmiare è un diritto, ed è molto importante. Io non lo userei, ma lo
difenderei sempre”. Sul “Corrierre della Sera” Pierluigi Battista spiega che Kureishi “non è contro la
bestemmia per qualche nobile motivo (…) Non si deve bestemmiare, perché è un gesto poco intelligente.
Poco intelligente in che senso? Nel senso che devi essere intelligente per capire che se bestemmi ti
accoppano, che finisci male, che vieni coinvolto in una carneficina, come i poveri vignettisti, che stupidi che
erano, di 'Charlie Hebdo'” (Pierluigi Battista, Se essere “intelligenti” significa cedere ai nemici della libertà,
“Corriere della Sera”, 2 agosto 2015).

 

Molti artisti, scrittori, colleghi, intellettuali, politici hanno preso le distanze da “Charlie Hebdo”. Compresi
Papa Francesco, il Partito Comunista Cinese e “gran parte dell'élite culturale del Regno Unito” (p. 21) e degli
USA, a cominciare da sei autorevoli esponenti del Pen Club, con una lettera aperta a firma di autori del
calibro di Michael Ondaatje, Peter Carey, Francine Prose, Teju Cole, Rachel Kushner e Tajye Selasi. Il
creatore di Maus, Art Spiegelman, si è visto rifiutare dalla rivista “The New Statesman” una copertina in cui
difendeva “Charlie Hebdo”. (Su queste vicende, vedi anche, oltre al saggio di Meotti, l'intervento dell'autore
di questo articolo, dal titolo Dopo la strage di “Charlie Hebdo”. La libertà degli artisti nell'era del
fondamentalismo, al convegno “Blasphemia. Il teatro e il sacro”, Vicenza, 8 novembre 2015, in corso di
pubblicazione).

 

Il “metodo Charlie” può anche suggerire imitazioni grottesche, come l'insensata lista di proscrizione dei libri
“gender” emanata dal sindaco di Venezia, Brugnaro, nel luglio 2015 o il ridicolo inscatolamento della statue

http://www.repubblica.it/cronaca/2015/07/04/news/venezia_nei_libri_all_indice_per_il_gender_anche_i_capolavori_dell_infanzia-118306936/
http://espresso.repubblica.it/palazzo/2016/01/28/news/statue-velate-uno-scaricabarile-con-troppe-contraddizioni-1.248069


dei Musei Capitolini in occasione della visita di Stato del presidente iraniano Hassan Rouhani nel gennaio
2016, che ricorda le distruzioni dei patrimoni dell'umanità da parte del Daesh in Siria e Iran (su questo vedi
anche Viviano Domenici, Contro la bellezza, Sperling & Kupfer, Milano 2015; sull'iconoclastia vedi anche
su doppiozero Oliviero Ponte di Pino, Il grande vecchio e al guerra delle immagini).

 

La sequenza dei fatti riportata da Meotti è agghiacciante: l'assalto a “Charlie Hebdo” è la battaglia
culminante di una lunga guerra contro la libertà di espressione in Occidente.

 

Se l'attacco a “Charlie Hebdo” è una presa di posizione ideologica e di propaganda, bisogna anche capire
quali siano i suoi fondamenti religiosi, filosofici e giuridici. La “licenza di uccidere” rivendicata da imam e
terroristi ha qualche fondamento teologico e legale? Affrontano il problema da diverse angolazioni gli autori
chiamati a raccolta da Adalberto Melloni, Francesca Cadeddu e Federica Meloni in Blasfemia, diritti e
libertà. Una discussione dopo le stragi di Parigi (il Mulino, Bologna 2015).

 

Sono in gioco due principi: da un lato la libertà d'espressione e la sensibilità di una parte della popolazione,
dall'altro il diritto a non essere offesi. Entrano in conflitto due posizioni: “Irridere le religioni degli altri non è
(e non può essere) libertà di manifestazione del pensiero” contro “Il rispetto delle religioni degli altri non
limita (non può limitare) la libertà di manifestazione del pensiero” (p. 293).

 

In genere prendono le distanze da “Charlie Hebdo” gli studiosi di storia delle religioni come Massimo
Campanini (“A mio parere l'irrisione e l'offesa della religione degli altri e dei personaggi sacri alle fedi altrui
non può essere spacciata per libertà di pensiero” (p. 19), Giuseppe Ruggieri (“La garanzia che lo Stato offre
alla libertà di religione, in regime di pluralismo confessionale e culturale, non dovrebbe portare a configurare
come reato le offese più gravi contro di esse, quale ad esempio quella che il Corano considera bestemmia
contro il Profeta”, p. 32) e Mauro Perani (“Ci sembra di poter evidenziare che chi ha bisogno di irridere
manifesti un atteggiamento in qualche modo basato sull'intolleranza, ossia sul bisogno assoluto che tutti gli
uomini abbiano le sue stesse idee, credenze e sistema di valori”, p. 43). Dunque, anche se poi negano il
fondamento teologico delle condanne a morte per blasfemia, tendono a imporre limiti alla libertà
d'espressione.

 

I giuristi invece prendono atto di un processo di lunga durata “che ha portato diversi Stati ad abolire le leggi
sulla blasfemia” (Mauro Gatti, p. 186). La tendenza è confermata, con qualche ambiguità, anche dalla
giurisprudenza della Comunità Europea, che tutela la libertà di parola attraverso l'art. 10 della Convenzione
Europea dei diritti dell'uomo. Nelle società “in cui è più spiccata è la garanzia delle prerogative del singolo”,
scrive Cristiana Cianitto, “le religioni devono accettare il rischio del vilipendio, della critica aspra, senza
reclamare una zona franca, assicurata un tempo dal reato di blasfemia e insulto alla religione (p. 209).

 

Vale la pena di ribadire due dati di fatto. In primo luogo le provocazioni di “Charlie Hebdo” si inseriscono in
una lunga tradizione, la strenua difesa della libertà d'espressione e la lotta contro il fondamentalismo
religioso che risale a Giordano Bruno, Baruch Spinoza e Moses Mendelssohn, e soprattutto all'Illuminismo
(anticlericale) di Voltaire. In secondo luogo, nella produzione complessiva del settimanale, le vignette sulla
religione e sull'Islam rappresentano una piccola quota. Due sociologi francesi, Jean-François Mignot e Céline

https://test.doppiozero.com/materiali/commenti/il-grande-vecchio-ovvero-la-guerra-delle-immagini


Goffette, “hanno analizzato le 523 prime pagine pubblicate tra il 2005 e il 2015: in dieci anni, 38 di esse
hanno riguardato la religione (il 7% del totale, contro il 65% relativo alla politica), fra le quali solamente 7
sull'Islam, cioè l'1,3% del totale” (p. 149). La satira contro l'Islam “è quantitativamente più che minoritaria
nei confronti dell'insieme dei temi trattati, e nei confronti soltanto della religione cristiana” (Marie Levant, p.
168): il cristianesimo, i preti, il papa, Cristo si sono meritati vignette ferocissime, nel solco di una satira che
ha illustri precedenti nella nascita del protestantesimo nel XVI secolo e nell'Ottocento positivista. Va inoltre
tenuto conto che quello della rivista è “un giornalismo satirico, certo, ma comunque giornalismo” e che
dunque i temi che affronta “corrispondono all'attualità” (Marie Levant, p. 159).

 

Un numero limitato di vignette ha suscitato una reazione feroce, sproporzionata, insensata. E la difesa è stata
debole. Lo aveva raccontato a Al Jazeera Charb, il direttore di “Charlie Hebdo”, prima di essere ucciso nella
strage del 7 gennaio: “Ogni volta che abbiamo affrontato l'islam radicale abbiamo avuto problemi,
indignazione e reazioni violente. Ma quello che mi sorprende di più è la reazione delle autorità francesi, che
ci hanno definito irresponsabili e provocatori. Noi rispettiamo le leggi francesi, non le infrangiamo. Abbiamo
il diritto di utilizzare la nostra libertà di espressione così come la intendiamo” (citato in Meotti, Hanno ucciso
“Charlie Hebdo”, p. 140).

 

A guardare i fatti – e le sentenze dei tribunali francesi – la grandissima maggioranza delle vignette di
“Charlie Hebdo” è pienamente accettabile in qualunque società che dia qualche valore alla libertà
d'espressione. Non sono razziste, non hanno un bersaglio unico, anche se magari le possiamo ritenere
politicamente scorrette, inopportune, idiote, volgari, inutili, di cattivo gusto. Ma questi non sono reati. Su
qualche vignetta invece si può forse discutere. Ma una persecuzione giudiziaria rischia di indurre forme di
autocensura simili a quelle causate dalla paura. “Appare evidente che la norma penale sia lo strumento meno
idoneo a realizzare la prevenzione della conflittualità sociale in materia di contrasti tra libertà fondamentali”
(Cristiana Cianitto, p. 220), fermo restando che nel Codice Penale del nostro paese sono in vigore diverse
norme che un magistrato zelante potrebbe applicare in caso di presunta blasfemia (il nostro è uno dei pochi
ordinamenti in cui il reato è ancora sanzionato), oltre art. 724 (bestemmia). In particolare gli artt. 403-404
(vilipendio), art. 405 (turbatio sacrorum), art. 527 (reati contro la moralità pubblica), art 594 (ingiuria), art.
595 (diffamazione), art. 726 (turpiloquio) (Gabriele Fattori, pp. 230-231).

 

Senza ricorrere ai tribunali, c'è chi suggerisce altre opzioni. “Mi chiedo se non dovremmo adottare un criterio
utilitarista/pragmatico ossia valutare le conseguenze dirette e indirette di quelle parole e di quelle vignette”
(Massimo Giuliani, p. 291). È vero che l'uso delle vignette danesi, opportunamente veicolato dalla
propaganda politico-religiosa, ha causato stragi in diversi paesi. Ma piegarsi a questo ricatto equivarrebbe a
smettere di combattere la mafia perché sennò i mafiosi si arrabbiano e magari poi uccidono Falcone e
Borsellino.

 

Ci sono altre ragioni per invocare limiti alla libertà d'espressione. In diversi paesi esistono leggi e regole
contro lo hate speech, l'incitazione all'odio, e in particolare contro l'antisemitismo (anche se le vignette di
“Charlie Hebdo” non ricadono nella fattispecie dello hate speech, pp. 213-215). Tra la difesa a oltranza della
libertà d'espressione e i reati di negazionismo e antisemitismo si annida però un paradosso. Il primo a farne le
spese è stato Dieudonné M’Bala M’Bala, comico francese noto per le battute caratterizzate da “un
antisemitismo quasi patologico” e già condannato per “incitazione all’odio razziale”. Ha invitato ai suoi
spettacoli noti negazionisti come Robert Faurisson, ha definito Bin Laden “il personaggio più importante
della storia contemporanea” e si è spesso scagliato contro la “setta ebraica”, con pesanti ironie



sull’Olocausto. Il 14 gennaio 2015 Dieudonné venne fermato, rinviato a giudizio per apologia del terrorismo
(e poi scarcerato), per aver postato su Facebook una serie di frasi su “Charlie Coulibaly” (Coulibaly è il terzo
attentatore implicato negli eventi del 7 gennaio). Dieudonné ha difeso così la sua parodia dell'hashtag
#jesuischarlie: “Voglio solo far ridere e ridere della morte, proprio come Charlie”.

 

Anche sul versante del dibattito culturale, si scontrano diverse posizioni. In società sempre più multiculturali
e multireligiose, c'è chi si scaglia contro una laicità che si arroga il diritto di arroccarsi in valori che ritiene
sovrastorici (e dunque universali), a cominciare dalla libertà d'espressione. Dall'altro si obietta: “Negare ai
musulmani, per principio preso, il senso della derisione nei confronti della loro religione non contribuirebbe a
escluderli dalla forma di umanità, o almeno da una forma di modernità?” (Marie Levant, p. 175).

 

Per regolare il conflitto tra due valori inconciliabili, qualcuno invoca il “recupero della distinzione tra libertà
e licenza”, perché “le libertà vanno esercitate con responsabilità”, ed eventualmente la creazione di “codici
deontologici” (Cristiana Cianitto, pp. 221-222). Un tentativo di compromesso in questa direzione arriva dalla
nuova Costituzione della Tunisia, l'unica democrazia emersa dalle “primavere arabe”: all'art. 7 dichiara che
“lo Stato si impegna a diffondere i valori della moderazione e della tolleranza, a proteggere il sacro (le sacré)
e a proibire di nuocere a esso. Si impegna a proibire le campagne con l'accusa di apostasia (takfir) e
l'incitazione all'odio e alla violenza. Si impegna ugualmente a opporvisi”.

 

C'è poi il politically correct, che spinge a non offendere in alcun modo i nuovi cittadini europei e la loro
sensibilità. Ne discute Paolo Naso alle pp. 265-273, invitando a “tenere a freno una tendenza che si manifesta
con frequenza nelle polemiche pubblicistiche e politiche, sotto la spinta perlopiù di un populismo xenofobo, a
considerare ogni manifestazione di autolimitazione nel linguaggio o di quelle che viene spesso erroneamente
denigrata come 'correttezza politica', come una autocensura opportunistica, come un segno di codardia, come
un cedimento al 'multiculturalismo' evocato spesso come il bersaglio di comodo” (Giancarlo Bosetti, p. 281).
Paolo Naso propone come modello “mediano” il melting pot americano, la strada “di una coscienza della
responsabilità nell'uso delle immagini e delle parole. Proprio perché la libera espressione del pensiero –
anche nella forma pungente della satira – costituisce un bene primario per ogni democrazia, va usata con
sapienza e coscienza” (p. 273). Anche perché le vignette satiriche hanno provocato la reazione prevista da
Ernst Gombrich quando analizzava immagini analoghe, ovvero “incoraggiare gli avversari a riunirsi in difesa
della loro fede” (Lucio Biasiori, p. 78).

 

Spinoza, che visse in un'epoca di guerre di religione e venne perseguitato da zelanti burocrati della sua stessa
religione, aveva posto il problema nella maniera più chiara all'inizio del Trattato teologico-politico. Se
“fossero perseguibili soltanto le azioni, e le parole rimanessero impunite”, i conflitti suscitati sotto il pretesto
della religione “non potrebbero in alcun modo assumere un aspetto giuridico, né le dispute stesse si
convertirebbero in conflitti” (cit. alle pp. 290-291).

 

D'altro canto, è sostanzialmente impossibile definire il confine tra un'espressione lecita e una illecita, tra il
dicibile e l'osceno, in società sempre più complesse, dove s'intrecciano credenze, sistemi di valori, usanze
diverse e contrastanti. Chi deve decidere i limiti della libertà d'espressione? I nostri parlamenti, le nostre
leggi, o qualche religioso integralista che incita alla violenza? Affidare la definizione del limite alla coscienza
e alla responsabilità dei singoli equivale a lasciare a tutti i più ampi margini di libertà: del resto gli artisti
consapevoli conoscono la società in cui operano e i rischi che corrono. Certo, ci si può sempre affidare alle



sanzioni sociali (il politically correct è anche questo, almeno in parte) e al comune sentire, ma con
l'avvertenza che dietro di essi spesso si nascondono ipocrisia e conformismo.

 

Una cosa è certa. Piegarsi al ricatto dei violenti, censurare e censurarsi per paura, significa abbandonare uno
dei cardini della modernità e della civiltà dell'Occidente. Significa sgretolare il fondamento della moderna
democrazia. Significa castrare l'opinione pubblica. Per André Glucksmann, “cedere alle minacce equivale a
permettere l'instaurazione di un embrione di sharia, la legge islamica, in Europa Occidentale. La libertà di
stampa è fondamento della democrazia. Solo i tribunali possono porre limiti, e solo dopo la pubblicazione. In
Europa non può esistere la censura preventiva” (p. 149). “Tutti devono accettare il ridicolo, nel rispetto della
legge”, ha dichiarato Flemming Rose, direttrice delle pagine culturali dello “Jyllands-Posten”, nell'aula di
tribunale dove nel 2006 veniva processato “Charlie Hebdo”.

 

Però il clima è diverso, più cupo, e sta già provocando ricadute inquietanti. La castrazione della satira è
sintomo di una malattia ancora più grave, profonda, come ha avvertito la sensibilità di Salman Rushdie.
Nell'affrontare la situazione dell'artista nella società contemporanea, è partito da Harold Pinter e dal suo
rifiuto di spiegare il significato profondo, ovvero il “senso” o il “tema” delle sue opere: “Se il deciso rifiuto
di Pinter si colloca a un'estremità dello spettro artistico, al polo opposto troviamo i sostenitori di un punto di
vista che ho sentito esprimere per la prima volta da Wim Wenders. Il regista mi disse che nella nostra epoca
complessa e disorientante era importante che nel narrare storie gli artisti evitassero accuratamente l'ironia.
Ormai non potevamo più permettercela. Bisognava invece essere espliciti e cristallini, così che il pubblico, o
il lettore, non avesse dubbi circa gli intenti dell'artista. Era un'affermazione importante dalle labbra
dell'autore del solenne e, a mio avviso, profondamente criptico, Il cielo sopra Berlino. Così in quel film,
chiesi a Wenders, gli angeli Bruno Ganz e Otto Sander appollaiati sopra la città come gargolle in carne e
ossa, che guardano con invidia l'umanità dabbasso, e Peter Falk nel ruolo dell'ex angelo che ha rinunciato
all'immortalità per poter vivere la vita invece di limitarsi a osservarla – quegli angeli andavano 'letti'
testualmente? Sì, rispose Wenders inequivocabile. Peccato, pensai.”

 

Rushdie concluse così la sua lunga riflessione, poche settimane prima dello sterminio di “Charlie Hebdo”:
“Come Harold Pinter, preferisco di gran lunga il linguaggio dell'artista, ambiguo e indiretto, che consente
molteplici letture di un'opera. Ma, seguendo l'esempio di Harold, non posso, come cittadino, evitare di
parlare dell'orrore del mondo in questa nuova era di caos religioso e del linguaggio che lo evoca e lo
giustifica, così che i giovani, inclusi i giovani britannici, spinti verso azioni di estrema brutalità, sono
convinti di combattere una guerra giusta” (Salman Rushdie, Lo scrittore e l'integralista, “la Repubblica”, 19
ottobre 2014).

 

Un anno dopo questo intervento, Rushdie è stato invitato a tenere il discorso d'apertura alla più importante
fiera del libro del mondo, la Buchmesse di Francoforte. Il 13 ottobre 2015 il suo intervento era
particolarmente atteso, anche perché in segno di protesta l'Iran aveva deciso “di ritirare il suo stand alla fiera,
ripetendo i motivi ('insulto all'Islam e ai valori della religione') con cui nel 1989 l'ayatollah Khomeyni
pronunciò la condanna a morte (la fatwa) contro l'autore dei Versi satanici”. Rushdie esordì: “Dovremmo
considerare la libertà di espressione come un fatto naturale, inconfutabile, come l'aria che respiriamo. Ma non
è così finché uno Stato minaccia scrittori, editori, librai. Voglio però che sia chiaro che limitare la libertà di
pensiero e d'espressione non è solo un atto di censura: è un'aggressione alla natura umana”. Alla fine Rushdie
lanciò un appello ai “guardiani della libertà”: “Sfidiamo le paure. La letteratura non ha paura” (Ranieri
Polese, Appello di Rushdie “La libertà di parola non è trattabile”, “Corriere della Sera”, 14 ottobre 2015).



Se continuiamo a tenere vivo questo spazio è grazie a te. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto a leggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO

https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero



