DOPPIOZERO

Responsabilita

Elena Pulcini
13 Marzo 2016

Il testo qui presentato e quello del primo intervento tenuto negli scorsi 10 e 11 marzo da Elena Pulcini
all’interno della serie di incontri intitolata “ Parolein dialogo” promossa dalla Fondazione Unipolis, i CUi assi
fondanti sono “ cultura, ricerca, sicurezza e legalita, e solidarietd” . In questa sua prima esperienza
I"iniziativa coinvolgera alcune scuole torinesi, ma il progetto prevede una loro estensione anche ad altre
realta scolastiche e geografiche. Le parole chiave individuate per questa prima serie sono, oltre a

“ Solidarieta” , “ Uguaglianza, Sostenibilita e Sacrificio” , affrontati rispettivamente da Salvatore Veca,
Enrico Giovannini e Massimo Recalcati. In occasione di ciascun incontro saranno forniti alle classi
materiali preparatori, e altri, in forma multimediale, saranno prodotti alla fine per offrire ulteriori
opportunita di uso didattico e approfondimento.

Responsabilita € un termineil cui significato é racchiuso nella sua stessa etimologia: viene infatti dal latino
respondere, cioe rispondere di qualcosa, rendere conto delle proprie azioni e farsi carico delle loro
conseguenze. E un termine recente, che compare per la primavoltaalafine del * 700 (ne Il Federalista) e che
sara poi oggetto di molteplici declinazioni: Responsabilita giuridica (civile, penale), pubblica, politica,
morale...

Quello che mi preme subito sottolineare € che si tratta di un concetto intrinsecamente legato alla modernita:
laresponsabilita, per essere tale, presuppone infatti laliberta del soggetto, la capacitadi agire e scegliere
liberamente; si puo rispondere delle proprie azioni solo se sono ispirate da unalibera scelta. Ed € I’uomo
I”unico essere libero e responsabile. Allo stesso tempo, pero, e questo fa parte del suo fascino paradossale,
responsabilitaimplica anche un limite alla nostra liberta.

Vediamo cosa questo vuol dire sul piano privato e sul piano pubblico.

Farsi carico delle proprie azioni significain primo luogo essere consapevoli delle loro conseguenze per noi.
Qualsiasi decisione noi prendiamo — iscriversi a una certa Facolta, partecipare a un concorso, o decidere di
tentare lafortuna all’ estero — incidera profondamente nelle nostre vite, ci obblighera a accettarne gli esiti.
Questo vale ancor piu quando compiamo una scelta controcorrente o in opposizione ad unafiguratutelare:
per es. se decido di smettere di studiare contro il volere dei miei genitori, devo sapere che questo mi
richiedera piu coraggio rispetto a una scelta condivisa o approvata dagli altri.

Ovviamente non tutto dipende da noi: nella nostrafragilita di esseri umani siamo infatti in baliadel caso, per
cui avolte anche I’ atto apparentemente piu insignificante, come prendere o non prendere la metropolitana,
puo avere effetti decisivi sulla nostravita (film Siding doors). Come dicevano gli stoici, ci sono cose che
non dipendono da noi e altre che dipendono da noi: su queste ultime perd possiamo e dobbiamo esercitare sia
lanostra liberta che la nostra responsabilita.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/responsabilita
https://test.doppiozero.com/elena-pulcini

Ma non basta rendersi conto che le nostre azioni avranno conseguenze sulla nostra vita, bisogna anche sapere
che incideranno inevitabilmente sulla vita degli altri. Gli esseri umani non sono atomi, separati gli uni dagli
altri, comeil pensiero moderno ci ha abituati a pensare, bensi soggetti in relazione (Pulcini, La cura del
mondo), lacui vitaeil cui destino si intrecciano con quelle degli altri: siano questi i pit prossimi, come i
familiari, gli amici, I’amato/a, siano essi, come vedremo, gli altri distanti. Alcune azioni coinvolgono gli altri
in modo indiretto (come andare via di casa o scegliere un certo tipo di lavoro), atrein modo diretto (come
mentire a un genitore, lasciare o tradire il proprio compagno, diventare dipendenti dalla droga o dell’ alcool);
atreinfine sono il frutto di un agire condiviso (come sposarsi, avere un figlio o comprare unacasa) e s
parleraaloradi corresponsabilita.

Main un modo o nell’ atro, cio che facciamo influenzera altre vite a cui siamo bene o male vincolati. Un
grande filosofo del 900, Emmanuel Lévinas, e a questo proposito ancora piu radicale perché dice che &
impossibile sottrarsi alla responsabilitain quanto questa viene primadella liberta (Altrimenti che essere). E
vero anche pero che noi tendiamo a dimenticare questa verita e facciamo un uso illimitato della nostra liberta.
Percio abbiamo bisogno di essere educati alla responsabilita; e indubbiamente la prima agenzia di educazione
elafamiglia. E nellafamiglia che dovremmo imparare quella che & la precondizione dell’ agire responsabile:
cioe lanecessitadel limite e, perché no, del divieto. II NO imposto da una figura autorevole € il primo,
indispensabile strumento di crescita (libro: | no che aiutano a crescere). 11 che non ha niente a che fare col
ripristino di principi autoritari e costrittivi, macon il bisogno di regole e di confini, indispensabili per la
formazione stessadell’ lo. Si tratta piuttosto, da parte delle figure genitoriali di esercitare non I’ autorita ma

I" autorevol ezza, che deve essere guadagnata anche attraverso il peso a volte estenuante della negoziazione
coni propri figli. E soprattutto, s tratta di rispettare quel delicato confine tra protezione dei figli e
responsabilizzazione, evitando di cadere in forme omertose di complicita e di sostegno che finiscono per
ostacolare nei figli ogni accesso allaresponsabilita (film: | nostri ragazz).

MR
! :i |'=:|!-|

| nostri ragazz, film



L’ educazione familiare — che, 1o dico solo per inciso, dovrebbe auspicabilmente trovare un decisivo riscontro
nella scuola— e fondamentale per interiorizzare, per fare proprio attraverso |’ esperienza, questo principio
etico, e rendere le persone capaci di esercitarlo non solo nella vita privata, ma anche nella sfera pubblica. La
vita sociale, professionale, politica e sempre affidata all’ esercizio della responsabilita; e lo e tanto pit oggi in
quello cheil sociologo Zygmunt Bauman ha definito un mondo liquido, privo cioe di regole certe e di solidi
parametri di riferimento (Modernita liquida); un mondo quindi in cui lapresadi coscienzael’ azione
individuale hanno un ruolo quanto mai importante.

Pensiamo alle diverse dimensioni della sfera pubblicain cui ci troviamo ad agire. La dimensione
professionale in primo luogo: quando ci sottoponiamo ad un intervento chirugico o affidiamo i nostri soldi ad
una banca, o anche solo quando prendiamo un autobus o andiamo a cena al ristorante, dobbiamo poter
contare sul fatto cheil chirurgo o I’ autista, il bancario o il cuoco svolgano il loro lavoro con lamassima
attenzione, dobbiamo poterci sentire al sicuro. Insomma, la nostra vita quotidiana e la nostra salute, il nostro
benessere economico e la qualita della nostra vita dipendono dalla responsabilita di altri, i quali aloro volta
dipendono da noi, anche se svolgiamo attivita umili e apparentemente innocue.

Questo vale in modo particolare per lapolitica, perché la politica e la sfera per eccellenza della decisione:
dareil nostro voto a qualcuno significafidarsi di lui eritenerlo degno di rappresentarci, di rispettare le
promesse fatte e di operare responsabilmente per il bene comune. Percio ci sentiamo traditi se le nostre
aspettative sono disattese, se scopriamo reti di corruzione, spreco di denaro pubblico, o collusioni mafiose; e
ci indigniamo se nessuno si assume pubblicamente la responsabilita di quanto avviene, se nessuno s
vergogna di quanto hafatto. Lavergogna, quella passione che insorge di fronte a timore del giudizio
dell’atro, € oggi quasi del tutto scomparsa; si tende a scaricare I’ onere su altri 0 a denegare qualsiasi
coinvolgimento, o addiritturaa rivendicare i comportamenti piu turpi spacciandoli per legittimi. Eppure la
vergogna, I’ammissione di una colpa sarebbero il segnale del senso di responsabilitaeil primo passo verso la
possibilita di riparazione del male. Pensiamo a quel terribile evento che € stato la Shoah, caso esemplare della
responsabilita come colpa: senzail riconoscimento della colpa da parte degli aguzzini nazisti non ci sarebbe
redenzione, né alcunaformadi risarcimento per le vittime.

Inutile dire che |’ emergere delle passioni empatiche (tra cui senso di colpa e vergogna) sarebbe auspicabile
non solo nell’ambito della politica, ma anche in settori della vita sociale che coinvolgono sopattutto i giovani,
comei social networksei loro possibili effetti. Problema enorme, che andrebbe affrontato a tutto campo,
perché é banale dirlo, Internet rappresenta oggi 1o spazio simbolico per eccellenza di quellalibertaillimitataa
cui accennavo prima; mail fatto che sialegittimo godere delle infinite opportunita della rete non ci essme dal
valutare le possibili conseguenze dell’ uso che ne facciamo, anzi ci caricadi un obbligo in piu. Limitiamoci a
un esempio: il cyberbullismo. Come purtroppo ci raccontano spesso |e cronache giornalistiche, unavolta
esposta al pubblico ludibrio attraverso larete da un gruppo sciagurato di compagni di scuola, lavitadi una
ragazza puo essere rovinata per sempre, o addirittura produrre sbocchi suicidi (film:Cyberbully). E cio che
appare piu preoccupante € non solo la crudele leggerezza di queste pratiche, ma anche I’ assenza, appunto, di
ogni sentimento di colpa o di vergognadi fronte al male fatto, che rivelerebbero almeno una qualche traccia
di empatia. Perché laresponsabilitd, mi preme sottolineare, ha bisogno di passioni, o0 meglio di passioni
empatiche, che testimonino della capacita di preoccupars per I’ altro. Se non e alimentata da passioni, essa
rischiainfatti di restare un principio astratto, e puramente fondato sul dovere.



illustrazione di Antonello Silverini.

Sull’empatia e le passioni empatiche si fondain particolare, amio avviso, quel tipo peculiare di
responsabilita che e laresponsabilita per altri, come I’ ha definita nella seconda meta del ‘900, il filosofo
Hans Jonas (| principio responsabilita): intesa non solo come farsi carico delle conseguenze delle proprie
azioni, ma come preoccupars per e prendersi cura di atri. Si trattadi una svolta fondamentale nell’ etica
dellaresponsabilita, che la declina essenzialmente come un’ etica per il futuro. Cio vale non solo per la sfera
del lavoro, dove i padri sono chiamati afarsi carico del futuro dei figli, magari anche rinunciando a qualche
privilegio. Ma diventa fondamentale in una prospettiva piu ampia, che riguarda anche le generazioni future.
Il problema che Jonas affronta, insieme a un altro importante filosofo che & Glinther Anders (L' uomo e
antiquato), e quello degli effetti potenzialmente negativi del potere dell’ uomo: un potere diventato illimitato
e pericoloso grazie allo sviluppo vertiginoso dellatecnica e ai rischi che da questo derivano. Lacris
ecologica, I’ uso sempre piu pervasivo delle biotecnol ogie nonché la minaccia nucleare focalizzata a meta del
‘900 dall’ evento di Hiroshima, vengono descritti come I’ effetto di un agire che ha perso il suo scopo eil suo
senso a causa della hybris del soggetto, della dismisuradi un homo faber dotato di un potere senza precedenti
e allo stesso tempo potenziale vittima di questo potere. Fenomeni, questi, sempre piu evidenti negli ultimi
decenni, che oggi non ci consentono piu di relegare ad un immaginario apocalittico il configurarsi di un
mondo postumano (film:Matrix), predaincontrollata di accelerati mutamenti climatici (film: It changes
everything) ed esposto al destino catastrofico di incidenti o bombe nucleari (film: |l dottor Stranamore, The
Road).

Stiamo perdendo il nostro futuro, e il problema piu grave & che oggi non riusciamo piu aidentificarei
responsabili del male. Non era difficile individuare i responsabili dell’ Olocausto e non lo € neppure
individuare i responsabili di eventuali disatri nucleari. Machi, per tornare su un caso esemplare, ha colpa del
riscaldamento climatico? A chi possiamo attribuire la responsabilita del global warming che sta sempre piu
rapidamente devastando il pianeta? Siamo tutti responsabili, potremmo rispondere: non solo i grandi poteri
economici e tecnologici, ciechi rispetto al senso stesso dell’ agire e preoccupati solo del proprio profitto, ma



anche noi, noi cittadini che compiamo ogni giorno, spesso inconsapevolmente, atti apparentemente innoculi
che incidono invece profondamente sulla vitadel pianeta e delle future generazioni: come prendere la
macchina per brevi tragitti, consumare |’ acqua potabile per innaffiare il giardino, riempire le strade di
mozziconi, non fare laraccolta differenziata, accendere al massimo il condizionatore... Si potrebbe usare
oggi per il problema ecologico quella che, con un’intuizione straordinaria, Hannah Arendt aveva definito nel
secolo scorso la“banalita del male”: un male cioe insidioso, che scaturisce da azioni apparentemente
innocenti (La banalita del male). Stiamo perdendo il nostro futuro e rischiamo di consegnare allafuture
generazioni un mondo e una vita che non sono piu, come diceva Jonas, degni di essere vissuti. Sela
responsabilita e anche responsabilita per altri, nella societa globale € necessario ampliare I’ idea stessa di
“atro” fino ad includere i non-ancora-nati, le generazioni future.

Ma come fare per recuperare il senso di responsabilita? Proverd a suggerire una breve mappa essenziale per
un’ etica della responsabilita:

— recuperare la percezione del limite come cio che fa parte costitutiva dell’ umano, ma che e stato rimosso
dallavocazione prometeica del soggetto moderno. Paradossalmente, |a globalizzazione favorisce questa
possibilita, in quanto ci rende per la primavolta nella storia, un’ unica umanita: un’ umanita vulnerabile, unita,
al di ladelle differenze che pure non vanno ignorate, dalle stesse sfide planetarie e dallo stesso destino;

—interiorizzare I'idea, anche attraverso I’ educazione, che siamo costitutivamente esseri sociali, 0 meglio
soggetti in relazione, le cui azioni finiscono sempre per coinvolgere altri. Per metterlain termini ancorapiu
radicali con le parole di una canzone dei Beatles: il mondo siamo noi, siamo noi che o facciamo, we are the
people...;

— recuperare una prospettiva UtOpi Ca, che senza cadere nell’ ottimismo ingenuo deglle generazioni degli anni 70 (film: Across the
Universe), ci consentadi non rinunciare alla speranza che puo esistere un mondo migliore. Una speranza che tuttavia oggi deve essere
sorretta dalla capacita di immaginareil mondo che vogliamo, perché per dirlaancora con Arendt, & I’'immaginazione che ci
permette di prendere le distanze dal presente. Stiamo perdendo, soprattutto i giovani, la capacitadi immaginareil futuro. Vaeallorala
penadi chiedersi: quale immagine del mondo vogliamo costruire? Quali aspetti dell’ umano vogliamo preservare?



Infine, e soprattutto, abbiamo bisogno di unaresponsabilita che si cali attivamente nel quotidiano, data anche

I’urgenza dei problemi da affrontare, come sottolinea con forza Papa Francesco nella sua Enciclica (Laudato
s’). Non ¢’ e tempo da perdere, dobbiamo agire subito e senzaindugi se vogliamo invertire larotta.

Scena del film Across the universe.

E questo vuol dire che laresponsabilita non puo che diventare cura. A partire dal suo significato etimologico,
I'idea di cura contiene infatti in séil momento attivo, pratico, fattuale. Curavuol dire infatti allo stesso
tempo, preoccupazione e sollecitudine: vuol dire cioe in primo luogo saper cogliere le urgenze e le priorita
che abbiamo di fronte, e farle oggetto di attenzione; perché I’ attenzione come ci dice Simone Well, eil
contrario appunto dell’incuria e dell’ indifferenza. E cio che ci rende capaci di riconoscere il male dietro
I"innocenza, come nel caso dei piccoli gesti quotidiani, di cui parlavo sopra; di individuare i responsabili
dietro lamaschera dell’ anonimato, di smascherare i pericoli celati dietro eventi spacciati dal potere come
innocui. In secondo luogo, vuol dire contemporaneamente attivarsi, mobilitarsi per dare una risposta,
mettendosi in gioco e investendo energie. Prendersi curadi qualcuno o di qualcosa, della persona amata o
dell’ambiente, dei propri figli o delle generazioni future implical’ assunzione di un impegno, quotidiano e
costante. Non s tratta, € importante precisarlo, di un banale altruismo, ma della testimonanza del fatto che
siamo consapevoli di essere con gli altri. Vuol dire assumere un nuovo e radicale stile di vita che investa
tutte le sfere dell’ esistenza, dal privato ala sfera professionale, dalla politica all’ ambiente; per compiere oggi
come dice uno dei personaggi di Italy in a day, un recente film di Gabriele Salvatores, il gesto davvero
rivoluzionario.

Se continuiamo atenere vivo gquesto spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Tornapresto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero




