DOPPIOZERO

Elogio del dubbio

Gianfranco Marrone
4 Ottobre 2011

Mi sono sempre chiesto laragione per cui i filosofi cosiddetti realisti, di ieri ma soprattutto di oggi, per
dimostrare I’ evidenza delle loro adorate concretezza e oggettivita facciano ricorso a esempi sfigati: il vaso
che cade sullatesta, I’ ostacolo in cui sl inciampa, il muro contro cui i va a shattere, la cartella delle tasse che
giunge inaspettata, giu giu Sino aeventi sempre piu truci come il massacro di Nanchino e, gettonatissimo,

I’ Olocausto. Se non sei realista, ripetono corrucciati, allorasel uno sporco nazista negazionistal L’ argomento
a sfiga, definiamolo in latino, ha un che di intimidatorio: come dire che se non accetti il mio punto di vista,
che poi € quello del senso comune, finisci per attirarti tutte le disgrazie del mondo — tanto non esistono! O
mangi questa minestra... (e cosi a Bruno Latour, che stava spiegando i ness fra teoria secentesca del potere e
legge della caduta del gravi, una volta un dotto sorboniano ha proposto di gettarsi dal sesto piano). Ma

dall’ intimidazione discende, per contrappasso, un certo buonumore: se larealta e quel genere di coseli, per
carita, siamo ben contenti di non essere realisti, e ci teniamo il nostro beneamato, euforico, assolutamente
cool relativismo. Se magari ci avessero parlato di vincite al superenalotto o di prelibatezze gastronomiche, di
fastose eredita dallo zio americano o di insperate promozioni sul lavoro se ne poteva discutere. Mala
tremontiana realta fiscale che bussa alle porte proprio no, non ci interessa.

Tentando di restar seri, questo genere di questioni riaffioranell’ Elogio del dubbio versato in un recente libro
— tanto pacato quanto deciso — dei due noti sociologi Peter Berger e Anton Zijderveld (11 Mulino, pp. 152, €
14,00). 1l buon senso che circola nel volume é in relazione reciproca col senso comune di cui esso rivendica
I"importanza. Si parte dalla constatazione secondo la quale la modernita, lungi dallo sfociare nell’ uniformita
dell’uomo a una dimensione, avrebbe provocato ovungue nel mondo difformita e differenze: esito del
moderno € la pluralizzazione — di etnie, religioni, credenze e punti di vista— e non la globalizzazione
livellatrice e massificante. Tale pluralismo, per i due autori, avrebbe come esito filosofico diffuso un
relativismo che, giustificando la presenza di ogni sistemadi valori, finisce per appiattirli tutti, negando il
peso specifico di ognuno e, con cio, I’ esistenza stessa di una realta esterna oggettiva e tangibile. Tutto e
uguale atutto, nulla havaore, nullaesiste. Daqui, terzo step, |’ insorgenza dei movimenti fondamentalisti,
nati come reazione a relativismo diffuso. Piu la societa s pluralizzarelativizzando ogni ideologia o
religione, e negando le evidenze del senso comune, piu risorgerebbero ideologie e religioni che cercano a
tutti i costi di imporsi, finendo, appunto, per diventare fondamentaliste. |1 fondamentalistaeil tradizionalista
tradito che cercadi riacquistare posizione. Dinnanzi atutto cio, sostengono Berger e Zijderveld, € bene
recuperare il senso costruttivo del dubbio: non la perplessita cinica e, percio, ancora una voltarelativizzante e
nichilista, ma semmai una specie di cartesiano dubbio metodico che ragionevolmente accetti I'ironia
paradossale di un Montaigne: il relativista cauto che rifiutava ogni fondamentalismo relativista. Si
tratterebbe, insomma, dell’ unica strada per affrontare seriamente e senza soluzioni preconcette le molte
guestioni a contempo etiche e sociali — eutanasia, aborto, pena di morte etc. — che la societa d’ oggi a ogni
momento ci rimanda, esigendo precise prospettive teoriche che siano altrettante prese di posizione politica,
scelte astratte che possano tracimare in piccole ma necessarie azioni concrete nella vita quotidiana.


https://www.doppiozero.com/
https://test.doppiozero.com/elogio-del-dubbio
https://test.doppiozero.com/gianfranco-marrone

Nel libro, s & detto, il buon senso si puntellanel senso comune e viceversa. La vasta panoramicain esso
tracciata e di sicuraimportanza, non foss' altro perché contestualizza storicamente e socialmente |’ odierno
dibattito che sta opponendo, sulle pagine dei nostri quotidiani, realisti airrealisti. Un po’ meno convincente e
I"ideacheil relativismo sia una specie di destino crudele cui sfuggire atutti i costi, penala caduta nel pozzo
senzafondo del nichilismo postmodernista o, per contraccol po, larisorgenza dei fondamentalismi e dei loro
esiti terroristici. 11 povero Nietzsche, dopo aver generato Hitler, andando a braccetto con Lyotard e Derrida
avrebbe addirittura aperto la strada a Osama bin Laden.

Tant’e. In ogni caso, alettura ultimata, ecco emergere, non ancora del tutto in ordine, alcune considerazioni
generali, alcuni dubbi su cui varrala penatornare a discutere.

1. Non e detto cheil relativismo sfoci nel nichilismo. Diffidare dell’ assoluto, dell’ universalismo,

dell’ oggettivita fine a se stessa non implica una equiparazione delle diversita. La differenza delle posizioni —
etniche, religiose, filosofiche, politiche e quant’ altro — non comporta che esse siano tutte di ugual valore, di
modo che il nazista aguzzino e il pacifista gandhiano finiscono per essere la stessa cosa; ma soltanto che
abbiano tutte diritto d’ esser negoziate, comparate, messe in gioco sulla base siadelle particolaritadi cui esse
sono portatrici, siadi quelle di chi le stadiscutendo, nel tempo e nello spazio.

2. Occorre dloraribaltare le posizioni. Non e il fondamentalismo a essere nato come reazione del relativismo
diffuso maviceversa. Non viene prima Nietzsche e poi Descartes, se ci hanno insegnato bene a scuolala
storia dellafilosofia, maviceversa L’idea nietzschiana che le idee sono armi nellalotta per il potere (e chela
verita— solidificazione di antiche metafore —el’ideadi chi il potere ha conquistato e vuol mantenere)
destruttura, con estrema fatica e non senza problematicita interne, la cosiddetta metafisica occidentale.
Analogamente, Derrida e soci (come del resto gli ultimi lavori del padre del decostruzionismo dimostrano)
non sono debosciati privi di scrupoli che radicalizzano il relativismo sino atrasformarlo nel suo contrario. S
tratta semmai — apartei soliti imbecilli che prendono tutto allalettera, rendendo caricaturale qualsiasi teoria
che si rispetti —di studiosi che, innanzitutto, temono |’ assolutezza di chi, predicando la verita, autogiustifica
la propria posizione come lamigliore, se non come |’ unica possibile. E I’ universalismo ad avere esiti
autoritari, aprodurre Auschwitz e tutti gli stramaledetti drammi umani del mondo, non il relativismo, che
tutt’a piu potra ottenebrare le certezze di qualche preside di provincia

3. Occorreraun giorno o I’ altro additare I’ inconsistenza dell’ opposizione fra fatti e interpretazioni, e al tempo
stesso chiarire laposizioni di coloro i quali — esclusi ancora unavoltai molti babbei che ripetono le formule
altrui senza capirle — sostengono che non esistono fatti ma solo interpretazioni. Ora, a parteil fatto che non
tutti i fautori del postmoderno professano unatale convinzione, addurre la supremazia delle interpretazioni
sui fatti non significa negare larealta (per quanto sfigata essa sia) marilevarne la componente culturale,
cognitiva, simbolica. Significa accorgersi chei fatti (sostantivo) sono fatti (participio passato), altrimenti,
come diceva Flaubert, sono stupidi. E se sono fatti, ossia fabbricati, ci sara qualcuno che é artefice di tutto
Cio, e per qualche motivo, contro qualcun altro, e cosi via. In tal modo, ricostruire le valenze strategiche delle
teorie, dellereligioni, delle ideologie, delle culture (come i migliori decostruzionisti tendono afare) non
significarenderle tutte uguali ma proprio il contrario: vuol dire darsi I’ agio di poterle comparare, e cosi
valutare, soppesare, decidendo infine — ma una volta tanto a carte scoperte — quale vale la pena di tenere e
guale avversare.



4. Cio porta alaconclusione, tutt’ altro che paradossale, che, dinnanzi a risorgere dell’ oggettivismo post-
postmodernista, strutturalismo e post-strutturalismo — un tempo avversari — finiscono per alears, cosi come
costruttivismo e decostruttivismo. Del resto, |o stesso Derrida, questa voltane suoi primi scritti, sosteneva
che rinvenire una struttura significa additarne le crepe, rimontarla per un attimo, giusto il tempo di additarla,
per seguirne immediatamente dopo lo sfacelo. Strutturare e destrutturare, e viceversa. Le strutture, si sa, Sono
fragili come cristalli, e dunque pronte a sbriciolarsi, producendo quel frammenti che, dal canto loro, sono
invece durissimi, resistenti, ottusi.

5. Piuttosto che di relativismo, saraforse bene parlare di relazionismo, ossiadi unatatticadi pensiero che
cercadi capire come sono fatte le cose, quali sono le loro relazioni interne ed esterne. Sulla base del
principio, tanto sacrosanto quanto dimenticato, per cui le relazioni sono primarie ei termini derivati. Le cose
sono esiti di strutture, la realta e emergenza momentanea di rapporti in divenire. Se un vaso cade sulla testa,
bisognera scoprire chi lo hafatto cadere, a chi era diretto. E perché.

Se continuiamo atenere vivo questo spazio € grazie ate. Anche un solo euro per noi significa molto.
Torna presto aleggerci e SOSTIENI DOPPIOZERO



https://test.doppiozero.com/sostieni-doppiozero







